# انسداد و انفتاح باب اجتهاد

# در اندیشههای فقهی اهل سنت\*

□ عبدالسلام امامی¹

🗆 حسين صابري ً

□ سیدمحمدتقی قبولی درافشان ۳

#### چکیده

مسئلهٔ انسداد یا انفتاح باب اجتهاد از مسائل مهم فقه اهل سنت به شمار میرود. این مسئله از پرسش های دیرین و پردامنه ای است که در گذر تاریخ جریان داشته و هر یک از دو دیدگاه انسداد و انفتاح، طرفداران خاص خویش را یافته است. گروهی از فقیهان متقدم و متأخر اهل سنت به انسداد گرویدهاند و بیشترین معاصران نيز اين ديدگاه را يذيرفته و تحقق شرايط اجتهاد را در زمان معاصر غير ممكن دانستهاند. طرفداران نظریهٔ انسداد دربارهٔ مفهوم انسداد و محدودهٔ زمانی آن وحدت نظر ندارند. بررسی آرای اصولیان متقدم و معاصر اهل سنت نشان می دهد که زمینه های انسداد باب اجتهاد عبارت اند از: ۱. مدعیان کاذب اجتهاد،



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۲/۱ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۲/۱۱

۱. دانشجوی دکتری فقه و مبانی حقوق اسلامی دانشگاه فردوسی مشهد (ab.emami@stu.um.ac.ir).

۲. استاد دانشگاه فردوسی مشهد (نویسندهٔ مسئول) (saberi@um.ac.ir).

۳. دانشیار دانشگاه فردوسی مشهد (ghabooli@ferdwosi.um.ac.ir).

واژگان كليدى: اجتهاد معاصر، فقه اهل سنت، انسداد، انفتاح.

مىنمايد انفتاح باب اجتهاد و امكان تحقق شرايط آن است.

#### مقدمه

اجتهاد به اتفاق همهٔ مذاهب اسلامی، مجاز و بلکه واجب کفایی است و گاه نیز حکم ضرورت به خود می گیرد. اندیشمندان متقدم و متأخر بحثهای متعددی دربارهٔ اجتهاد انجام داده و از زوایای مختلف آن را بررسی کردهاند. یکی از مهم ترین و مشکل ترین مسائل اجتهاد، مسئلهٔ انسداد و انفتاح باب آن است که اصولیان و پژوهشگران حوزهٔ فقه و اجتهاد از دیرباز پیرامون آن اظهارنظر نمودهاند. مؤید این سخن، نگارش کتابهای متعدد و برگزاری همایشها و کنفرانسهای بینالمللی با محوریت موضوع اجتهاد می باشد. اما باید گفت که برخی از مسائل اجتهاد، همچنان نیاز به تحقیق و بررسی بیشتر دارد. یکی از مسائل مهم و اساسی اجتهاد که در زمان معاصر نیاز به بررسی بیشتر دارد و همچنان مورد بحثهای جدی عالمان فقهی و اصولی قرار می گیرد این است که آیا انسداد باب اجتهاد، همچنان ادامه دارد و شامل اجتهاد معاصر نیز می شود یا نه؟

گروهی از علمای متقدم و متأخر، فتوا به حرمت اجتهاد بعد از عصر رؤسای مذاهب فقهی داده و معتقد به انسداد باب اجتهاد شدهاند. اجتهاد مورد ادعای آنان براساس اقوال خودشان شامل همهٔ انواع و اقسام اجتهاد به ویژه اجتهاد مطلق مستقل



می شود. در سدهٔ اخیر نیز بسیاری از فقیهان، معتقد به سدّ باب اجتهاد و صعب الحصول بودن شرایط آن هستند و در برابر هر گونه اقدام و تلاش در راستای انفتاح باب اجتهاد مقاومت می کنند. انسداد باب اجتهاد نتایج و پیامدهای ناگواری برای فقه اسلامی که اجتهاد موتور محرکهٔ آن به شمار می رفت، در پی داشت. بارزترین این پیامدها عبارت اند از: خودداری از اجتهاد و خاموشی ملکهٔ فقاهت و اجتهاد در میان فقیهان، روی آوردن به دیدگاههای متقدمان و تخلیص و تشریح کتب آنان، پاسخگو نبودن فقه به نیازهای مداوم و متغیر مردم، متهم کردن مدعیان اجتهاد و روی آوردن به قوانین وارداتی و دوری و بیگانگی فقه اسلامی از جامعه.

گروهی از متقدمان و معاصران اهل سنت، نظریهٔ انسداد باب اجتهاد و دشواری تحقق شرایط اجتهاد بعد از عصر ائمهٔ مذاهب را نپذیرفتهاند. بررسی مسئلهٔ انسداد و انفتاح باب اجتهاد نیازمند پاسخ به سؤالات زیر میباشد: آیا ادله و مجوزهای انسداد باب اجتهاد، شامل اجتهاد معاصر یعنی اجتهاد در سدهٔ اخیر نیز میشود؟ آیا طرفداران دیدگاه انفتاح در زمان معاصر، در حدّ نظر و قول بسنده کرده یا در عمل نیز مبادرت به اجتهاد ورزیدهاند؟ آیا اجتهادهای صورت گرفته در فاصلهٔ زمانی بعد از ائمهٔ اربعه تا زمان معاصر، اجتهاد در مذهب میباشد یا خارج از آن؟ آیا خالی بودن زمان از مجتهد، جایز است یا نه؟ آیا تحقق شرایط اجتهاد در زمان معاصر، امکانپذیر است یا نه؟ راه حل مؤیدان این دیدگاه در برابر پیامدهای آن از قبیل راه تشخیص مجتهد جامعالشرایط و تعدد اجتهادات بی پایه و اساس در سایهٔ نبودن یک مرجع اجتهادی معتبر چیست؟

نوشتهٔ حاضر، ادله و شواهد انسداد باب اجتهاد و امکان تعمیم آن به اجتهاد معاصر اهل سنت را نقد و بررسی می کند. مسائل اصلی مورد بحث در جستار پیش رو عبارتاند از: مفهوم اجتهاد و مراتب آن، اجتهاد معاصر اهل سنت و محدودهٔ زمانی آن، ریشههای بحث از وجود مجتهد، تجزّی در اجتهاد و حکم آن، امکان تحقق شرایط اجتهاد در زمان معاصر، انسداد باب اجتهاد و سابقهٔ تاریخی آن در نگاه فقیهان و اهل سنت و نقد و بررسی ادلهٔ انسداد باب اجتهاد از لابهلای آرا و کتب فقیهان و اصولیان اهل سنت.



# ۱. مقدمات نظری پژوهش



# (TT)

## ۱-۱-۱ اجتهاد در لغت و اصطلاح فقیهان

اجتهاد در لغت از باب افتعال از مادهٔ جَهد یا جُهد به معنای طاقت، توان، مشقت و سختی است (ابن منظور، ۲۰۰۳: ۱۳۳/۳؛ ابن فارس، ۱۴۱۱: ۴۸۶۸؛ فیومی، ۱۴۰۵: ۱۳۸۸؛ ابن اثیر جزری، ۱۹۷۹: ۴۸۶۸؛ علمای مذاهب اسلامی در بیان معنای اصطلاحی اجتهاد اتفاق نظر ندارند (برای اطلاع بیشتر از تعاریف اجتهاد، ر.ک: آمدی، بیتا: ۴۵/۱؛ غزالی، ۱۴۱۸: ۴۸۲/۲؛ شاطبی، بیتا: ۴۶/۹؛ خضری بک، بیتا: ۴۲۶؛ حکیم، ۱۳۸۵: ۷۶۷۵) و در منابع اصولی، تعابیر و تقییدات متعددی در تعریف آن وجود دارد اما شاید بتوان تعریف شوکانی از اجتهاد را تعریفی جامع دانست:

اجتهاد به کار بردن کوشش و توان فقیه است در راه استخراج احکام شرعی عملی با شیوهٔ استنباط (۱۹۹۲: ۲۲۰).

از مجموع تعاریف ارائهشده می توان نتیجه گرفت که اجتهاد فرایندی است که در آن فقیه با تکیه بر ملکهٔ فقاهت، از راه نظر در دلایل و مقاصد احکام و ضوابط استنباط آنها و با صرف تمام تواناییهای فقهی خود، در صدد فهم حکمی از احکام تکلیفی یا وضعی یک عمل یا یک واقعه برمی آید (امیدی، ۱۳۹۰: ش۱۰/۸). در صفات و ویژگیهای مجتهد نیز مانند تعریف اجتهاد، اختلاف نظر است. برخی از بزرگان اصولی، همهٔ استعدادها و قابلیتهای مجتهد را در دو شرط خلاصه کردهاند: نخست، احاطه به مدارک شرع و تمکن از نظر در آنها و تحصیل ظن از آنها؛ دوم، عدالت یعنی ملکهای که در همه حال او را به مراعات تقوا و ملازمت مروت وادار نماید. شرط دوم، شرط اعتماد بر اجتهاد است نه شرط صحت اجتهاد. مراد از مدارک شرع، کتاب، دوم، شرط اعتماد بر اجتهاد است که تمکن از تحصیل ظن به احکام آنها مستلزم برخورداری از چهار علم است:

١. علم به كيفيت استدلال و اقسام و اشكال و شروط آن؛

۲. آگاهی از لغت و صرف و نحو به اندازهای که برای فهم خطاب عرب ضروری ست؛

٣. علم به ناسخ و منسوخ از آیات و احادیث؛

۴. آگاهی از روایةالحدیث و قدرت تمییز صحیح از فاسد و مقبول از مردود (غزالی، ۱۴۱۸: ۱۲۰/۲).

برخی نیز با اندکی تفصیل، مجتهد یا فقیه را فردی بالغ، عاقل، فقیه النفس (هیتو، ۱۹۸۵: ش۲۲۹/۴)، عارف به دلیل عقلی و دارای درجهای متوسط در لغت عربی (جوینی، ۱۹۸۸: ۲۲۹/۴ (۸۷۱)، بلاغت، اصول فقه به عنوان ستون و اساس اجتهاد، متعلّقات احکام از کتاب و سنت و آگاه از مواضع اجماع (شوکانی، ۱۹۹۲: ۴۲۰)، ناسخ و منسوخ، اسباب نزول، اقسام احادیث و احوال راویان آنها دانستهاند (سبکی، ۱۴۱۵: ۲۸۲۲). برخی نیز از زاویهای دیگر رسیدن به رتبهٔ اجتهاد را برای کسی مقدور دانستهاند که متصف به دو ویژگی باشد: معرفتِ مقاصد شرع به نحو کامل و توانایی استنباط احکام بر مبنای آن معرفت (شاطبی، بیتا: ۱۰۵/۴). در مجموع می توان گفت مجتهد کسی است که به مدارک و مقاصد شرع احاطه داشته باشد و از راه نظر در آن مدارک و مقاصد بتواند ظنی معتبر به حکم واقعهای از وقایع غیر منصوص به دست آورد.

#### ۱-۱-۲. مراتب اجتهاد

مجتهد به اعتبار قدرت استقلال در اجتهاد در همهٔ مسائل شرع و عدم آن، به مجتهد مستقل و مجتهد مقید تقسیم می شود (زدیلی، ۱۴۰۱: ۱۹۱؛ حسونه، ۲۰۰۵: ۲۱\_۲۲). مجتهد مقید خود بر سه نوع است: ۱. مجتهد مطلق منتسب؛ ۲. مجتهد فی المذهب؛ ۳. مجتهد فی الفتوی و الترجیح (حکیم، ۱۳۸۵: ۵۹۳-۵۹۳).

#### الف) مجتهد مطلق مستقل

مجتهدی است که در روش اجتهاد صاحب سبک بوده و در اصول و فروع اجتهاد و طُرق استنباط، مستقل است (ابوزهره، ۱۳۷۸: ۴۷۱: مدکور، ۱۹۷۳: ۴۲۰/۲) و تقید و التزامی به مراعات روش فقاهت، قواعد، مبانی، شروط و ضوابط اجتهادی دیگران ندارد (نووی، بیتا: ۴۲/۱؛ ابن حمدان، ۱۳۹۷: ۱۶) و احکام را مستقیماً از نصوص شارع و به واسطهٔ قواعد



کلّیای که خود وضع کرده است، استخراج می کند (ابن بدران دمشقی، ۱۴۰۱: ۳۷۴)؛ مانند مالک و شافعی.



#### ب) مجتهد مقید

مجتهدی است که پیرو روش فقاهت و اجتهاد مجتهدان دیگر است؛ خواه این تبعیت در مبانی و اصول اجتهادی باشد یا در اقوال و فروع و یا در هر دوی آنها. این نوع مجتهد سه قسم دارد:

#### ا. مجتهد مطلق منتسب

برخی این نوع مجتهد را «مجتهد منتسب» و «مجتهد مطلق غیر مستقل» نیز خواندهاند. او به سبک مجتهد مطلق مستقل و غالباً بدون مخالفت با اصول استنباط وی اجتهاد می کرده است (حکیم، ۱۳۸۵: ۵۹۱). اجتهاد این نوع مجتهد منحصر در فروع فتاوای فقهی است و تبعیت مجتهد مطلق منتسب از مجتهد مطلق مستقل فقط در زمینهٔ اصول اجتهادی و مبانی اصولی است (خفیف، ۱۴۰۱: ۲۰۹). آرای اجتهادی مجتهد مطلق منتسب را از حیث عمل و اعتبار در اجماع و اختلاف و کفایت در ادای فرض کفایی اجتهادی همچون فتاوای مجتهد مطلق مستقل دانستهاند (نووی، بیتا: ۸۸۷–۸۸۱). شروط اجتهادی مجتهد مطلق منتسب، همان شروط مجتهد مطلق مستقل است (هیتو، ۱۹۸۵: ش۱۲۲۷). تنها شرط اجتهادی محل خلاف در این مقام، شرط تأسیس مبانی اصولی است. برخی پیروی از روی دلیل و نه تقلید صرفِ مجتهد مطلق منتسب از ادله و مبانی اصولی است. برخی مجتهد مطلق مستقل را لازم شمرده و برخی نیز وضع و ابتکار اصول اجتهادی را شرط لازم اجتهاد او دانستهاند (یحیی محمد، ۲۰۰۰: ۳۵–۳۵٪؛ ابوزهره، بیتا: ۲۹۵–۳۹۱).

#### ٢. مجتهد في المذهب

وی هنوز به رتبهٔ مجتهد مطلق مستقل و منتسب نرسیده است، اما توانایی تخریج احکام وقایع و فروع را در چارچوب مذهب مجتهد مطلق مستقل دارد و می تواند مسائل مسکوت الحکم را با مسائل منصوص الحکم مذهب مقایسه کند. اجتهاد فی المذهب در واقع بر مبنای روشهای اجتهاد و شیوههای استدلالِ یکی از مجتهدان مطلق مستقل

و با مراعات قواعد و ضوابط او صورت می گیرد. مجتهد فی المذهب در مواردی مانند تقریر قواعد مذهب، بازخوانی میراث متقدمان و طرح عناصر و قرائتهای تازه، پاسخ به مسائل مستحدثه، استنباط احکام از نصوص کتاب و سنت، حفظ مذهب و دفاع از موجودیت آن به اجتهاد و اظهارنظر در مسائل می پردازد (ابن حمدان، ۱۳۹۷: ۲۰؛ نووی، بیتا: ۴۳/۱؛ ایوبی، ۱۹۸۷: ۳۸-۳۹).

#### ۳. مجتهد في الفتوي و الترجيح

رتبهٔ او پایین تر از رتبهٔ مجتهد فی المذهب است، اما توانایی فتوا و ترجیح میان اقوال مذهب، خواه اقوال مجتهد مطلق مستقل و خواه اقوال دیگر فقیهان مذهب را دارد (ایوبی، ۱۹۸۷: ۳۹؛ هیتو، ۱۹۸۵: ش۲۵۶/۴).

## ۱-۱-۳. تجزّی اجتهاد و حکم آن

تجزّی اجتهاد یعنی اینکه مجتهد فقط در استنباط حکم بعضی از مسائل یا برخی ابواب فقهی مانند نکاح، بیع و ارث توانایی اجتهاد داشته باشد. به عبارت دیگر، اجتهاد متجزی عبارت است از قدرت استنباط احکام نسبت به بعضی مسائل (شوکانی، ۱۹۹۲: ۴۲۵؛ مدکور، ۱۹۷۳: ۱۹۷۳؛ دربارهٔ وجود چنین اجتهادی اختلاف نظر است و بیشترِ اصولیان متقدم و متأخر آن را جایز دانستهاند (رازی، ۱۴۰۰: ۳۷/۶؛ شوکانی، ۱۹۹۲: ۴۲۵؛ مراغی، ۱۳۷۹: ۲۰-۲۱) و برخی نیز آن را جایز نمی دانند (شوکانی، ۱۹۹۲: ۴۱۵؛ خلاف، ۱۹۹۰: ۲۲۰). هر دو گروه برای برخی نیز آن را جایز نمی دانند (شوکانی، ۱۹۹۲: که برای پرهیز از اطالهٔ کلام بیان نمی گردد، اثبات مدعای خود ادلهای اقامه کرده اند که برای پرهیز از اطالهٔ کلام بیان نمی گردد، اما اجتهادی که امکان تحقق آن در زمان معاصر وجود دارد هر دو نوعِ مطلق و متجزی را شامل می شود و تنها منحصر در اجتهاد مطلق نیست.

#### ٢. اجتهاد معاصر اهل سنت

#### ۱-۲. محدودهٔ زمانی اجتهاد معاصر

اندیشمندان اهل سنت به اتفاق، انتهای زمان معاصر را زمان کنونی میدانند اما دربارهٔ ابتدای آن اختلاف نظر دارند (سایس، بیتا: ۱۴۸؛ خن، ۱۴۰۴: ۱۱۳). معظم اصولیان و فقیهان



اهل سنت، سال ۱۳۵۵ ق. (۱۹۳۷ م.) را سرآغاز اجتهاد معاصر اهل سنت میدانند (زرقاء، ۱۹۹۸: ۲۲۵/۱؛ اشقر، ۱۹۸۲: ۱۸۸۵).

179

خروج تدریجی فقه اسلامی در همهٔ حوزه های سیاسی، اقتصادی و اجتماعی از زندگی عمومی مردم و روی آوردن محاکم اسلامی به قوانین غربی و سقوط دولت عثمانی اندکی قبل از آن در سال ۱۹۲۴ م. (۱۳۰۳ ق.) بیشترین تأثیر را بر فقه اهل سنت داشت؛ زیرا فقه اسلامی بعد از سال ۱۹۰۰ م. به دلیل چاپ امّهات کتب فقه و وضع قانون مدون و اجتهاد گروهی، شاهد دورهٔ تجدید و حیات دوبارهٔ خود بود. پس ابتدای زمانی فقه معاصر اهل سنت، همان سال ۱۹۳۷ م. است (اشقر، ۱۹۸۲: ۱۸۵۵).

### ۲-۲. امکان تحقق شرایط اجتهاد در زمان معاصر

بیشترین شروط اجتهاد شامل سه علم حدیث، لغت و اصول فقه می شود و امروزه آیات و احادیث احکام جمع آوری و مدون شده است، موارد اجماع از خلاف معلوم شده و احکام در کتب فقهی جمع گردیده است و زمان روایت حدیث به پایان رسیده است و مردم بر کتب مدوّن اعتماد می کنند. زبان و لغت عرب نیز به همان مقدار که در دانشگاه ها و حوزه ها خوانده می شود برای فهم زبان عربی کافی است

همچنان که اصول فقه نیز در سطوح مختلف تدریس می شود. بنابراین اجتهاد نه تنها عقلاً بلکه عادتاً ممکن است و راه رسیدن به اجتهاد در زمان معاصر آسان تر از زمان گذشته است (۱۲۷۹: ۱۲-۱۸).

#### او در ادامه می گوید:

من با احترام به رأى موافقان سد باب اجتهاد، با رأى آنان مخالفم و مى گويم كه به طور قطع در ميان دانشمندان عالى رتبهٔ ديني مصر كسانى هستند كه شرايط اجتهاد در آنها موجود است و تقليد بر آنان حرام مى باشد (همان: ۱۹).

محمد رشید رضا در مقام دفاع از انفتاح باب اجتهاد و ردّ دیدگاه طرفداران انسداد باب اجتهاد و نبود رتبهٔ اجتهاد در زمان معاصر می گوید:

تحصیل شرایط اجتهاد در زمان معاصر امری دشوار نیست و همان گونه که دانشمندان در علوم مختلف مانند پزشکی، حقوق و ... دست به تلاش و کسب مراتب عالی میزنند کسب شرایط اجتهاد نیز امری دشوارتر از این علوم نیست. با این حال، طرفداران تقلید، انفتاح باب اجتهاد در زمان معاصر را انکار کرده و خود را در دایرهٔ تقلید محصور نمودهاند (۲۰۵/۵).

امروزه تحصیل شرایط اجتهاد با توجه گستردگی وسایل ارتباطی و تدوین کلیهٔ منابع مورد نیاز اجتهاد به ویژه حدیث و سنت بسیار آسانتر از زمان گذشته است (قرضاوی، ۱۹۹۴: ۱۹۷۹: رقاء، ۱۹۸۸: ش۴/۵۸). بنابراین دستیابی به رتبهٔ اجتهاد و تحصیل لوازمش واضح تر از آن است که نیازمند اقامهٔ دلیل باشد و همگان حتی منکران نیز امکان عقلی واضح تر از آن است که نیازمند اقامهٔ دلیل باشد و همگان حتی منکران نیز امکان عقلی مانند واجب کفایی بودن اجتهاد (شوکانی، ۱۹۹۲: ۲۵۳)، ثبوت و دوام تکلیف با اجتهاد (سیوطی، تقریر الاستناد، ۱۹۸۳: ۳۰)، ضرورت اجتهاد برای احکام مسائل مستحدثه (خطیب، (سیوطی، تقریر الاستناد، ۱۹۸۳: ۳۰)، ضرورت اجتهاد برای احکام مسائل مستحدثه (خطیب، اجتهاد در زمان معاصر (صنعانی، ۱۴۰۵: ۳۶) و منحصر نبودن آرای درست اجتهادی در اجتهاد در زمان معاصر (صنعانی، ۱۴۰۵: ۳۶) و منحصر نبودن آرای درست اجتهادی در مذاهب اربعه استدلال نموده اند (عواء، ۱۴۱۹: ۶۰–۶۱؛ ابن قیم جوزی، ۱۹۷۳: ۲۰۱۲ و ۴۰۹). فقیهانی چون غزالی (م. ۵۰۵ ق.)، ابن تیمیه (م. ۷۲۸ ق.)، شاطبی (م. ۷۹۰ ق.)، سیوطی (م.



۱۹۱۹ ق.)، شهرانی کردی (م. ۱۱۰۱ ق.)، صنعانی (م. ۱۱۸۲ ق.) و شوکانی (م. ۱۲۵۰ ق.) را می توان از سلسلهٔ مجتهدان مطلق مستقل و منادیان فتح باب اجتهاد دانست (توانا، بیتا: ۹۰-۹۳؛ ایوبی، ۱۹۸۷: ۱۱۵-۱۲۱). در دو سدهٔ اخیر نیز کسانی چون محمدصدیق حسن خان هندی (م. ۱۳۱۷ ق.)، سیدجمال الدین اسد آبادی (م. ۱۳۱۵ ق.)، محمد عبده (م. ۱۳۲۳ ق.)، ابواعلی مودودی (م. ۱۳۳۸ ق.)، رشید رضا (م. ۱۳۵۴ ق.)، عبدالحمید بن بادیس (م. ۱۳۵۹ ق.)، مصطفی مراغی (م. ۱۳۶۴ ق.)، حسن بناء (م. ۱۳۶۸ ق.)، محمد فرید وجدی (م. ۱۳۷۴ ق.)، عبدالمجید سلیم (م. ۱۳۷۴ ق.)، محمد طاهر بن عاشور (م. ۱۳۹۳ ق.) و محمد ابوزهره (م. ۱۳۹۴ ق.) از منادیان انفتاح باب اجتهاد می باشند. در زمان معاصر نیز فقهیان و عالمانی چون محمد بهی (م. ۱۴۰۳ ق.)، وهبه زحیلی (م. ۱۴۳۳ ق.)، محمد سلیم عواء، یوسف قرضاوی و... رهبران قبضت فکری و فقهی انفتاح باب اجتهادند و مساعی فراوانی را در این راه مبذول داشته اند (تاغلابت، ۱۳۲۷: ۲۲۲ امیدی، ۱۳۹۰: ش/۲۹-۳۰؛ ابن شیخ، ۱۴۲۴: ۲۸).

### ٣. انسداد باب اجتهاد

# ١-٣. پيشينهٔ تاريخي انسداد باب اجتهاد

دربارهٔ سابقهٔ وجود اجتهاد در اسلام آرای متعددی وجود دارد به گونهای که برخی آن را مربوط به زمان پیامبر می دانند. همهٔ مذاهب اسلامی در مورد وجود اجتهاد بعد از عصر رسالت اتفاق نظر دارند. در اواخر عصر تابعان، در میان شاگردان آنها فقها و مجتهدان بزرگی چون ابوحنیفه، سفیان ثوری، مالک بن انس، شافعی، احمد بن حنبل، اوزاعی، داوود ظاهری و طبری پدید آمدند که در زمان حیاتشان هوادارانی پیدا کردند و پس از وفات، پیروانشان افزایش یافتند. در این دوره که باید آن را مهم ترین دورهٔ فقه و اجتهاد اهل سنت دانست، مذاهب فقهی یک به یک شکل گرفتند و تنوع و گستردگی پیدا کردند و اختلافات فقهی مذاهب به حدّی رسید که تنها از اوایل سدهٔ دوم تا نیمهٔ سدهٔ چهارم قمری بیش از یکصد مذهب به وجود آمد و هر کدام پیروانی پیدا کرد. سدهٔ چهارم قمری، سرفصل تعین کننده ای در تاریخ تشریع اسلامی است،



به طوری که مذاهب شکل گرفته به تدریج رو به افول و انقراض نهادند و دیری نپایید كه از ميان مذاهب فقهي، مذاهب اربعه مشهور اهل سنت، اهميتي فوقالعاده پيدا كردند و رواج يافتند. موفقيت و رونق و گسترش اين چنـد مـذهب را مـي تـوان مرهـون میزان انعطاف پذیری طرفداران و پیروان بانفوذ و دانشمندان چیره دست و از همه مهم تر حمایت حکومتها و صاحبان منصب دانست. رواج و اهمیت آن مذاهب به حدی رسید که هر فتوا و سخنی بر خلاف آنها تبعات سنگینی برای گویندگانش به همراه داشت. در اواخر سدهٔ چهارم قمری کار به جایی رسید که مقلّدان مذاهب مذکور، حق را تنها در مذاهب متبوع خود می دیدند و هر گونه اجتهاد خارج از آن مذاهب را نمی پذیرفتند (زرقاء، ۱۴۱۶: ۱۰۱-۱۰۲). بررسی دیدگاههای اصولیان متقدم و آثارشان نشان مى دهد كه تا پايان سدهٔ چهارم قمرى، مبحث انسداد باب اجتهاد مطرح نبوده است و در اواخر سدهٔ چهارم و اوایل سده پنجم قمری، اصولیان در کتابهای خود بابی را به بحث دربارهٔ امکان خالی بودن زمان از مجتهد اختصاص دادند (ایوبی، ۱۹۸۷: ۵۵-۵۹؛ انصاری، ۱۳۲۲: ۲۹۹/۲). رافعی بر خالی بودن زمان از مجتهدان ادعای اجماع کرده است (ابن بدران دمشقی، ۱۴۰۱: ۱۹۲). در مقابل این دیدگاه، همهٔ فقیهان حنبلی و عدهای از فقهای برجستهٔ شافعی به استناد عقل و شرع، مدعی ضرورت وجود مجتهد در همهٔ زمانها شدند. از سوی دیگر، حنفیان و سایر شافعیها معتقدند بودند که زمان پایان عصر مجتهدان نزدیک شده است (آمدی، بیتا: ۲۵۳/۲۰۲۳؛ انصاری، ۱۳۲۲: ۳۹۹/۲). این دوره را باید آغاز عصر تقلید و انسداد باب اجتهاد دانست. مقصود از انسداد باب اجتهاد از دیدگاه پیروان آن، محال بودن کسب شرایط اجتهاد و رسیدن متفقّهان و فقيهان به مرحلهٔ اجتهاد مطلق مستقل است كه نتيجهٔ آن لزوماً وجوب بيروى از مذاهب

چهارگانه و طرد و نفی مدعیان اجتهاد در اعصار بعدی و تشکیک در قدرت اجتهاد

آنهاست (خطیب، ۱۴۰۵: ۱۴۲-۱۴۳). به این ترتیب در محافل و حوزههای فقهی، ابتدا



۱. ادعای اجماع از سوی رافعی خالی از اشکال نیست؛ زیرا منعقد شدن اجماع در زمانی که بنا بر گفتهٔ وی مجتهدی وجود ندارد، محل سؤال است؛ زیرا اجماع به معنای اجماع مجتهدان است. همچنین کسانی چون قفال، غزالی و رافعی از مجتهدان بزرگ زمان خود بودهاند هرچند از اظهار این موضوع بنا بر احترام فراوانی که برای متقدمان داشتهاند خودداری کردهاند. بنابراین ادعای خلو زمان از مجتهد محل تأمل است (شوکانی، ۱۹۹۲: ۳۵۲؛ ابن امیرحاج، ۱۹۹۶: ۳۴۰/۳).

⟨IT:>

اجتهاد مطلق مستقل به معنای اجتهاد مستقل از آرای پیشوایان مذاهب چهارگانه ممنوع شد و تا مدتها يس از وفات ائمهٔ اربعه، مجتهدان مطلق منتسب يا مجتهدان مذهب وجود داشتند. تا اینکه این نوع اجتهاد نیز ممنوع شد و فقهای هر یک از مـذاهب اربعـه به ترجیح آرای امام مذهب یا نقل فتاوای وی پرداختند (صنعانی، ۱۴۰۵: ۲۶\_۲۷؛ ابن قیم جوزی، ۱۹۷۳: ۲۷۶/۲؛ ابن حزم اندلسی، ۱۴۰۴: ۵۳۸/۴؛ حجوی، ۱۹۷۷: ۴۵۰/۲؛ ابن خلدون، بـیتا: ۵۴۰). اما مسئلهٔ مهم این است که واقعاً عامل اصلی و مؤثر در انسداد باب اجتهاد بیشتر علمی بوده است یا سیاسی؟ نقل قولهای مختلفی در این باره وجود دارد؛ مشهورترین آنها اینکه در اواخر سدهٔ چهارم قمری، انسداد باب اجتهاد و الزام شرعی همگان بر ييروى از مذاهب اربعه به موجب فرمان احمد بن مقتدر القادر بالله خليفة عباسي انجام شد (ابن قیم جوزی، ۱۹۷۳: ۲۷۶/۲؛ ابن عابدین، ۱۳۲۳: ۴۱۴؛ البانی، ۱۴۰۱: ۵۶؛ وجدی، ۱۹۷۱: ۲۲۵/۳؛ عراقی میثمی، ۱۳۰۵: ۵۸۰؛ عمری، ۱۴۰۶: ۲۱۸؛ ابن کثیر دمشقی، ۱۴۰۹: ۳۹۸/۱۱ و ۸/۱۲). به نظر می رسد انسداد باب اجتهاد، امری آنی نبوده است و از سال ها قبل، طلیعه های گرایش به تقلید از برخی مذاهب مشهور پدیدار شده بود و به مرور زمان تا آنجا گسترش یافت که قاطبهٔ اهل سنت آن را پذیرفتند. از جملهٔ اقوال دیگر راجع به انسداد باب اجتهاد، گشایش مدرسهٔ مستنصریه در سال ۶۳۱ قمری است که برای نخستین بار مقرر گردید که فقه مذاهب اربعه در آن تدریس شود. به دستور خلیفهٔ عباسی المستنصر بالله، مدرّسان ملزم شدند كه فقط ديدگاه هاي فقهي مشايخ و امامان مذاهب را بیان کنند و از جانب خود هیچ اظهارنظری نکنند (اَغابزرگ تهرانی، ۱۴۰۱: ۱۰۸؛ ابن فوطی، ۱۴۰۷: ۱۰۸؛ ابن کثیر دمشقی، ۱۴۰۹: ۱۶۳/۱۳). اقوال دیگری نیـز در ایـن بـاره وجـود دارد اما به نظر می رسد باید اواخر سدهٔ چهارم قمری را زمان انسداد باب اجتهاد دانست (زرقاء، ۱۹۸۵: ش۴۶/۴). در سدهٔ چهارم قمری، امیراطوری بزرگ اسلامی به دولتها و ممالک کوچکی تقسیم شد. این امر موجب تضعیف امت اسلامی و قطع ارتباطات سیاسی میان آنها گشت و به دنبال آن استقلال فکری نیز تضعیف شد و فعالیتهای علمی به خاموشی گرایید. در این دوره، دانشمندان در منجلاب تعصبات مذهبی و

ابن قيم در اين باره بحثى را در كتاب اعلام الموقعين با عنوان «اختلفوا متى انسد باب الاجتهاد على أقوال كثيرة» اختصاص داده است.



فقدان اعتماد به نفس، كثرت جدال و مناظره و حسد مبتلا شدند، قاضيان بي كفايت عهده دار حكم و قضاوت گشتند، علما به تدوين مذاهب و اختصار كتابها روى آوردند، برخي از علما بيم داشتند كه مبادا بر اثر اين همه تشتّ و اختلاف آرا و مذاهب، مقام شامخ فقاهت ائمهٔ سابق متزلزل گردد. لذا به خاطر این مسائل و همچنین پیشگیری از مداخلهٔ کسانی که فاقد اهلیت اجتهاد و استنباط بودند، به سد باب اجتهاد و التزام به مذاهب متقدم فتوا دادند. اما باید این فتوا را بیشتر یک سیاست شرعی در یک مقطع زمانی خاص دانست که عواملی مانند بی قیدی مجتهدان بی کفایت و هرج و مرج در شریعت از عوامل آن بود (نعمتی، ۱۳۷۶: ۲۸۸؛ تاغلابت، ۲۰۰۷: ۵۹). این وضعیتِ اجتهاد اهل سنت تقريباً تا سدهٔ دوازدهم قمری ادامه داشت. جریانات آن دوره در جهان اسلام و تمام دنیا تقریباً به صورت ثابت مانده و دگرگونی و تحول به نـدرت وارد زندگی انسانها شده بود. اگر تغییری هم در این دوره صورت می گرفت، بسیار محدود و برای مجتهدان و فقیهان قابل پیش بینی بود. فقها در کتابهای خود مسائل زیادی را به مسائل ممكنه و فرضى اختصاص مى دادند كه در عالم واقع وجود نداشتند (سلامى، ۱۳۸۹: ۶۵ـ۶۵؛ بادپا، ۱۳۸۹: ۱۳۸۹: ۱۶۵ـ۱۶۳). در سدهٔ دوازدهم قمری، رونـد حوادث در پی اختراع آلات، پیشرفت زندگی و پژوهشهای علمی و اکتشافات، سرعت و شتاب بیشتری به خود گرفت و اوضاع جدیدی در روابط کشورها و ملتها در عرصههای مختلف زندگی به وجود آمد؛ اوضاع و تحولاتی که فقهای گذشته، شاگردان و شارحان آثار آنان، بروز این پدیده ها را تصور هم نکرده بودند و احکامی نیز برای این گونه مسائل وجود نداشت. این وضعیت جدید که زاییدهٔ فناوری، پیشرفت علمی و صنعتی بود، ایجاب می کرد که باب اجتهاد بار دیگر گشوده شود تا احکام شریعت و پاسخ این تحولات از دیدگاه دین مبین اسلام تبیین گردد و تکلیف شرعی امت اسلامی در قبال این پدیده ها و رویدادهای جدید علمی روشن شود. با وجود تلاشهای فراوان طرفداران انفتاح باب اجتهاد، دولت عثمانی که بر بخش اعظم ممالک اسلامی برای مدت طولانی حاکم بود با بازگشایی باب اجتهاد مخالفت می کرد و طرفداران این دیدگاه را از خدمات و مزایای حکومتی محروم مینمود (سلامی، ۱۳۸۹: ۶۶؛ قومیدی، ۱۴۳۴: ١٢٧/١ ١٢٧/ مراغي، ١٣٧٩: ٣٤ـ٣٤: محمصاني، ١٩٨٠: ٢٥٥). انسداد باب اجتهاد، پيامـدهاي

بلاد اسلامی به همراه داشت که دامنهٔ آثار منفی آن، فقه دیگر مذاهب را نیز فرا گرفت. در عصر تقلید و انسداد باب اجتهاد که تا امروز همچنان ادامه دارد، اجتهادی که در روزهای اولش دارای رونق و بالندگی بود، دچار ایستایی و جمود شد. زمانی که فقیهان با دستاویز سد باب اجتهاد احساس تعقل و تفقه در مسائل را از دست دادند و به خود و دیگران تلقین کردند که امروزه هیچ کسی را یارای فهم قرآن و حدیث نیست و هیچ مسئله و قضیهٔ دینی و دنیایی نیست که گذشتگان آن را بیان نکرده باشند، از آن زمان کاروان فقه و فقها از تکامل و پیشرفت بازماند و فقیهان مقام پیشوایی را از دست دادند و در نتیجه قانون وضعی و ارزشهای بیگانگان و تمدن فرهنگی غیر اسلامی بر ممالک اسلامی سایه افکند و بدین ترتیب، روح تقلید و تعصبات مذهبی، جای اجتهاد و تحقیق را گرفت و چشمهٔ جوشان اجتهادی که عامل حرکت شریعت در بستر زمان بود و

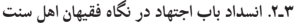
جهان بشریت را در طول چندین سال سیراب می کرد به گودال آب راکد تبدیل شد. در

عصر تقلید و انسداد باب اجتهاد، هر بار فقیهان و مجتهدانی یافت شدهاند که کم و بیش با ممنوعیت اجتهاد و الزام به پیروی از مذهب خاص مخالفت کردهاند و با وجود

آنکه به پیروی از یک مذهب خاص مشهور بودند و گاه به اجتهاد و افتای مستقل

دست زدند، در عمل توفیق چندانی در انفتاح باب اجتهاد به دست نیاوردند (دهلوی،

ناگواری مانند رکود و جمود در فقه و اصول را در حوزههای علمیهٔ اهل سنت بیشتر



۱۴۰۶: ۷؛ خضری بک، ۱۹۶۷: ۲۴۴؛ البانی، ۱۴۰۱: ۷۹-۸۰).

فقیهان و اصولیان اهل سنت دربارهٔ اینکه انسداد باب اجتهاد پس از دوران صحابه پیش آمده، وحدت نظر دارند، ولی دیدگاه ها دربارهٔ زمان دقیق آن مختلف است. برخی، زمان انسداد را بر محور سال و سده و گروهی نیز بر محور اشخاص قرار داده اند. در میان گروه نخست چند نظریه وجود دارد. عده ای زمان انسداد را از پایان سدهٔ دوم قمری دانسته اند (ابن قیم جوزی، ۱۹۷۳: ۲۷۶/۲). گروهی نیز شروع انسداد را از نیمه سدهٔ چهارم قمری می دانند (صنعانی، ۱۴۰۵: ۲۷). دسته ای نیز آغاز سدهٔ ششم قمری را زمان اعلام انسداد دانسته اند (وزارة الاوقاف و الشؤون الاسلامیه، ۱۹۹۳: ۴۲/۱). گروهی نیز که



(TTT)

ملاک را اشخاص قرار دادهاند چند نظر دارند: ۱. زمان انسداد اجتهاد مطلق مستقل بعد از ائمهٔ اربعه و انسداد اجتهاد مطلق منتسب، در هر یک از مذاهب چهارگانه پس از علامه عمر بن محمد نسفى (م. ۵۳۷ ق.) است (سيوطى، تقرير الاستناد، ١٩٨٣: ١١٣\_١١٤؛ انصاری، ۱۳۲۲: ۱۳۲۲: ۲. زمان انسداد پس از ابوحنیفه (م. ۱۵۰ ق.)، ابویوسف (م. ١٨٢ ق.)، زفر بن هذيل (م. ١٥٨ ق.)، محمد بن حسن (م. ١٨٩ ق.) و حسن بن زياد لؤلؤي (م. ۲۰۴ ق.) است (ابن قيم جوزي، ۱۹۷۳: ۲۷۷/۲)؛ ۳. زمان انسداد يس از عبدالرحمن اوزاعی (م. ۱۵۷ ق.)، سفیان ثوری (م. ۱۶۱ ق.)، وکیع بن جراح (م. ۱۹۶ ق.) و عبدالله بن مبارك (م. ١٨١ ق.) است (همان)؛ ۴. انسداد يس از شافعي (م. ٢٠٤ ق.) رخ داده است (ابن حزم اندلسی، ۱۴۰۴: ۴۰۴/۴؛ نووی، بیتا: ۴۳/۱؛ سلهتی، ۱۴۰۸: ۷). با توجه به تاریخ حیات این افراد، تاریخ انسداد باب اجتهاد را از نظر زمان می توان مشخص کرد ولی سخن از نحوهٔ القای مطلب است که برخی تاریخچهٔ انسداد را بر محور زمان و گروهی بر محور اشخاص بیان کردهاند. به نظر میرسد نشانه های اولیهٔ انسداد باب اجتهاد در اواسط سدهٔ چهارم قمری آشکار شد و به تدریج در سدههای ینجم و ششم قمری مقبولیت عمومی یافت. بنابراین دیدگاه کسانی که انسداد را در سدهٔ دوم قمری میدانند درست به نظر نمیرسد؛ زیرا آن زمان، دورهٔ شکوفایی فقه و اجتهاد بوده و رشد و یویایی اجتهاد نیز در همین دوره بوده است.

همان گونه که گفته شد عالمان متقدم و متأخر اهل سنت دربارهٔ نوع اجتهادی که ادعای انسداد باب آن شده اختلاف نظر دارند. آنچه در نگاه اول از اقوال طرفداران انسداد باب اجتهاد فهمیده می شود این است که منظور آنان از انسداد باب اجتهاد، اجتهاد به صورت عام است؛ خواه مطلق مستقل باشد یا مطلق منتسب. اما دربارهٔ زمان انسداد هریک از این دو اجتهاد، اختلاف رأی وجود دارد (صنعانی، ۱۴۰۵: ۲۶). بیشتر متقدمان و بسیاری از معاصران معتقدند که تنها باب اجتهاد مطلق مستقل بسته شده است و باب اجتهاد مقید با همهٔ انواعش چه مطلق و چه متجزی باز است (بوطی، ۱۹۹۸: ۲۳-۲۲). برخی بر نبودن مجتهد مطلق مستقل بعد از ائمهٔ فقهی مذاهب اربعه ادعای اجماع کرده و با این استدلال، سخت بر مدعیان اجتهاد تاختهاند. همان گونه که به نظر می رسد همگان بر سدّ باب اجتهاد مطلق و عدم جواز احداث سبک اجتهادی جدید

اتفاق نظر دارند و اجتهادی که ادعای انفتاح باب آن و امکان تحقق شرایطش در زمان معاصر شده است همان اجتهاد مطلق منتسب یا مقید است نه اجتهاد مطلق مستقل و با توجه به آنچه گفته شد اجتهاد مطلق منتسب غیر از اجتهاد فی المذهب می باشد. بنابراین می توان نتیجه گرفت که نزاع در این باره که باب اجتهاد بسته شده یا نه فایده ای ندارد؛ زیرا محل نزاع و اختلاف در این مناقشه یکی نبوده است و اصل اختلاف فریقین به خود اجتهاد برنمی گردد بلکه آنچه محل نزاع است انواع اجتهاد و اقسام مجتهدان است. بنابراین اختلاف موجود بیش از آنکه اساسی و ریشه ای باشد یک اختلاف لفظی و ناشی از سوءتفاهم و عدم درک مقصود یکدیگر بوده است. دلیل این مدعا نیز وجود مجتهدان در همهٔ سدههای گذشته تا کنون است (همان: ۲۲ـ۲۲؛ دلیل این مدعا نیز وجود مجتهدان در همهٔ سدههای گذشته تا کنون است (همان: ما به واسطهٔ قوت مآخذ، زحیلی، ۱۹۲۱: ۱۹۲۱). مجتهدان متأخر از رؤسای مذاهب، از حیث احاطه بر علوم اجتهاد و احراز ملکهٔ فقاهت و فتوا اغلب در ردیف آنها بودهاند، اما به واسطهٔ قوت مآخذ، پیرو اتفان قواعد و ضوابط و جامعیت روشهای اجتهادی متقدمان، در طریق اجتهاد، پیرو آنها بودهاند. گذر از اجتهاد مطلق مستقل به اجتهاد مطلق منتسب و اجتهاد فی آنها بودهاند. گذر از اجتهاد مطلق مستقل به اجتهاد مطلق منتسب و اجتهاد فی المذهب، در فرایند تاریخی اجتهاد گستی ایجاد نکرده است.

### ٣-٣. زمينههاي انسداد باب اجتهاد

## ٣-٣-١. مدعيان كاذب اجتهاد

سد باب اجتهاد در برابر کسانی که حداقلِ شرایط لازم برای اجتهاد را نداشتند و فتوا و قضاوت را وسیلهٔ ارتزاق و خرسندی حاکمان قرار داده بودند از مهم ترین اهداف انسداد باب اجتهاد است (حکیم، ۱۳۸۵: ۵۹۹: زرقاء، ۱۹۸۵: ش۴۶/۴: زحیلی، ۱۴۰۱: ۱۹۸۰).

## ٣-٣-٢. ظهور احزاب و فرق متعدد

مسلمانان در گذشته و قبل از قول به انسداد باب اجتهاد، به گروه های متعددی تقسیم شده بودند و هر گروه برای اثبات رأی و دیدگاه خود تلاش می کرد تا آنجا که برخی درصورت مخالفت دیدگاه خود با نص، نص را تأویل می کردند و از قول خود منصرف نمی شدند، دانشمندان برای جلوگیری از تقسیم بیشتر جامعهٔ اسلامی بر اثر کثرت



مذاهب در طول زمان، علاج امر را در بستن باب اجتهاد بر نااهلان دانستند غافل از اینکه کاری را که انجام میدهند به انسداد باب اجتهاد به صورت کلّی می انجام د (مهیوب، ۱۹۷۸: ۱۳۷۷).

#### ٣-٣-٣. ظهور انشعاب و تفرّق در بين مجتهدان

ظهور اختلاف و انشعاب در بین مجتهدان به گونهای که هر مجتهد دارای گروه و مدرسهٔ خاص اجتهادی بود موجب ظهور تعصب در میان پیروان هر گروه شد. تعصب در بین چنین کسانی به گونهای بود که نصوص قرآنی و سنت را تنها برای تأیید رأی مکتب اجتهادی خود قبول داشتند. این امر موجب خاموشی ملکهٔ فقاهت و اجتهاد در بین عالمان گردید و خواص نیز مانند عوام به پیروی و تقلید روی آوردند (حکیم، ۱۳۸۵: معوم).

#### ٣-٣-٣. عوامل سياسي

تقسیم کشور بزرگ اسلامی به چندین بخش و اختلافات سیاسی حاکمان بر سر قدرت باعث شد که کاروان علم و دانش دچار توقف شود. دانشمندان نیز به تبع حاکمان روی به سیاست آورند. تلاقی همزمان دو عامل تعصب و سیاست در عالمان موجب این امور شد: ضعف استقلال فکری، محو شخصیت عالمان در منجلاب تعصبات مذهبی و بیاعتمادی، جمود تلاش علمی، افزایش جدال، مناظره، حسادت و رقابتهای بی فایده، گرایش به مادیات، مبتلا شدن مردم به سیستم قضایی ناشایسته، تدوین مذاهب، اختصار، شرح و حاشیه نویسی کتب ائمهٔ فقهی هر مذهب (مدکور، ۲۱۵/۲: ۲۵/۲).

# ۳-۳-۵. انتظام روش و آرای اجتهادی

واقعیات عملی و مطالبات عمومی، خواهان پایان دادن به پراکنده کاریها و آغاز انتظام و انسجام احکام ناظر به حقوق و تکالیف و تصرفات مردم بوده است. مردم حق دارند بدانند که حقوق، امتیازات، تکالیف و نتایج شرعی و حقوقی رفتارهایشان چیست؟ این پیش آگهیها خود ناگزیر باید در چارچوب یک نظام یا یک مکتب سازماندهی



می شدند. اساساً یکی از خلاهای موجود در حیات اجتماعی مسلمانان در سدههای نخستین، فقدان یک نظام جامع حقوقی و قضایی بوده است. پرسشهای استفتاکنندگان با آرای انفرادی مفتیان و قاضیان پاسخ داده می شده است. اختلاف آن پاسخها در عمل نوعی نابسامانی فقهی و قضایی را پیش می آورد. تبدیل شدن اندیشههای فقهی به یک نظام و ترسیم خطوط کلّی نظام قضایی یک ضرورت در آن شرایط بود و دیگر مجالی برای آرای انفرادی خارج از چارچوب نظام باقی نمیماند. این امر با انسداد باب اجتهاد در چارچوب مذاهب مدون آن زمان صورت می گرفت (امیدی، ۱۳۹۰: ش۱۵/۸-۱۶؛ مدکور، ۱۹۷۳: ۴۱۵/۲).

#### ۳\_۳\_۶. تقیه در اظهار اجتهاد

بسیاری از فقیهان که واجد شرایط اجتهاد بودند به علت خوف از نقد مخالفان و عدم یذیرش جامعه، از اظهار این امر خودداری می کردند (مدکور، ۱۹۷۳: ۴۱۵/۲). هر بار که عالمي ميخواست داشتن شرايط اجتهاد را اظهار كند، با انواع شيوهها مورد رد، نقد و بی مهری اطرافیان قرار گرفت. شیخ سیوطی (م. ۹۱۱ ق.) نمونهٔ بارز این مورد است که برای اثبات مدعای خود دو رساله را به نامهای الردّ علی من اخلد الی الارض و جهل انّ الاجتهاد في كلّ عصر فرض و تقرير الاستناد في تفسير الاجتهاد نوشته است (حكيم، ١٣٨٥: .(۶۰۰

# ۳\_۳\_۷. گرایش به تقلید

رواج تقلید در جامعه و انس گرفتن همگان با تقلید، باعث دوری عالمان از اجتهاد و روی آوردن به تقلید شد. رواج اختلاف و تعصب بین پیروان مذاهب بیشتر نتیجهٔ تقلید بود تا اجتهاد. بنابراین می توان گفت که انسداد باب اجتهاد یکی از پیامدهای تقلید بود (شوکانی، ۱۹۹۲: ۲۷\_۲۸؛ صنعانی، ۱۴۰۵: ۲۸).

## ۴-۳. ادلهٔ انسداد باب اجتهاد

## ٣-٢.٤. سدّ ذرايع

انسداد باب اجتهاد از باب سد ذریعه بوده است؛ زیرا انفتاح باب اجتهاد موجب تشتّت

آرای مفتیان و محاکم قضایی و اشغال منصب قضا توسط افراد ناوارد و غیر متخصص می شد. این دلیل قوی ترین و مهم ترین مستند طرفداران نظریهٔ انسداد است و دلایل دیگر به نوعی زیرمجموعهٔ آن محسوب می شوند. تتبع مدارک و مستندات استدلال کنندگان به سد ذرایع برای انسداد باب اجتهاد نشان می دهد که منظور آنان از این امر، یک اقدام مصلحتی و موقت بوده که در شرایط خاص اتخاذ گردیده نه برای همیشه و تمام دورانها (زحیلی، ۱۴۰۱: ۱۹۴۱). در زمان معاصر نیز برخی با همین استدلال به سد ذرایع، قائل به ادامهٔ انسداد هستند اما باید در مقام ردّ آنها گفت که امروزه باب اجتهاد مفتوح است از باب سد ذرایع؛ زیرا امروزه شریعت متهم به جمود، کوتاهی و عدم پاسخ گویی به نیازهای مردم شده است و مردم در زندگی عملی فاصلهٔ زیادی از فقه و شریعت گرفتهاند و قوانین غربی وارد محاکم اسلامی شده است. همچنین اقدام اولیهٔ آنان نیز در انسداد باب اجتهاد با استدلال به سدّ ذرایع خالی از اشکال نیست؛ زیرا چنین عملی به منزلهٔ از بین بردن خودِ بیمار به جای درمان کردن بیماری اوست (ابراهیم،

#### ۳-۲-۲. انتشار و تدوین مذاهب اربعه

اعتماد عمومی بر آنچه در متون کتب ائمهٔ بزرگ فقهی و شاگردانشان آمده بود موجب بی نیازی به فتاوا و اجتهادات نو شد؛ زیرا بر خلاف مذاهب صحابه و تابعان، مذاهب اربعه در اصول و فروع به صورت کامل تدوین شده بود و فقیهان بزرگی در هر مذهب وجود داشتند که به تهذیب و نقد، تقیید مطلقات، تخصیص عمومات اقوال و فتاوای آن مذهب می پرداختند (ابن امیرحاج، ۱۹۹۶: ۴۷۲/۳؛ جوینی، ۱۴۱۸: ۲۴۴/۲؛ اسنوی، بی تا: ۲۹۸/۲-۲۹۹؛ ابن حمدان، ۱۳۹۷: ۲۷–۷۳). تدوین مذاهب مذکور، عامل الزام و پیروی اجباری همگان از یکی از آن مذاهب و مانعی برای اجتهاد جدید توسط فقیهان محسوب می شد. شهرت این قول به حدّی است که ادعای اجماع محققان بر آن شده است (آمدی، بی تا: ۴۲۲/۶ ترکی، ۴۲۴؛ ۲۶۶؛ مراغی، ۱۳۷۹: ۲۳۷). در این باره دو نکته شایستهٔ تأمل است؛ اول اینکه انتشار و تدوین مذاهب اربعه نمی تواند مانعی برای تقلید از غیر آنها چه مذاهب پیشین و چه مذاهب پسین هرچند که مدوّن هم نباشند، باشد؛ زیرا



تدوین، تبویب، ترجیح، تنقیح و تخریج اقوال و فتاوای مذهبی هیچ ارتباطی با جواز تقلید از آن مذهب ندارد و در کثرت اَتباع و انتشار مذهب هیچ گونه حجیتی وجود ندارد؛ زیرا در انتشار مذاهب علاوه بر آنچه گفته شد عوامل دیگری نیز مانند پشتیبانی حكّام و در دست داشتن يستهاى كليدى چون قضاوت مؤثر بودهاند (مراغي، ١٣٧٩: ۲۸). دوم اینکه انحصار تقلید در مذاهب اربعه بنا بر تدوین آن مذاهب، در صورتی صحیح به نظر می رسد که آن مذاهب، وافی به احکام وقایع و مسائل جدید و مستحدثه در طول زمان باشند اما عالَم واقعْ خلاف آن را ثابت مي كند؛ زيرا احكام حوادث جديد جز با روش استنباط از نصوص شارع، مطابق اصول استنباطي ائمهٔ مذاهب يا روش تخریج احکام از اقوال و آرای ائمهٔ فقهی امکانپذیر نیست (عواء، ۱۴۱۹: ۲۴). اجتهاد با روش استنباط مستقيم احكام از نصوص شارع مطابق اصول استنباطي مذاهب اربعه، خود یا اجتهاد مستقل است در صورتی که مجتهد آن را با دلیل و دیدگاه خودش انجام داده باشد یا اجتهاد منتسب است اگر آن را از روی تقلید استنباط کرده باشد. هنگامی که چنین اجتهادی در همهٔ ابواب فقه جایز باشد، در حقیقت حکم به تحقق اجتهاد مطلق شده و اگر تحقق اجتهاد مذكور در برخي بخشهاي فقه باشد، اجتهاد متجزي است. بنابراین هنگامی که در همهٔ احوال نیاز به وجود اجتهاد چه مطلق و چه متجزی یابرجاست، انحصار مذاهب در چهار مذهب و تدوین آنها نمی تواند مانعی برای منع اجتهاد تلقى گردد؛ زيرا اجتهاد واجب كفايي است و براي رفع اين حكم بايد مانعي از جانب شارع باشد (مهیوب، ۱۹۷۸: ۱۴۱؛ ابوزهره، ۱۳۸۷: ۶۳؛ زیدان، ۱۹۹۵: ۱۲۴). ادعای اینکه پاسخ هر پرسش جدید و هر حادثهٔ نوینی در کتابهای ائمهٔ مذاهب اربعه یافت مي شود و اجتهاد بر غير آنان ممنوع مي باشد، جز مبالغه و تجاهل به واقعيت امر نمى تواند باشد؛ زيرا هر عصر و زمانهاى، مشكلات، واقعيات و نيازمندى هاى ويژهٔ خود را دارد و از برکت اجتهاد است که فقه اسلامی تکامل و یویایی دارد و برای هر زمان و مكاني مناسب است (شلتوت، ١٣٧٩: ٢١٤-٢١٧). مهم ترين ضعف استدلال به انتشار و تدوین مذاهب اربعه برای انحصار مذاهب و منع اجتهاد، تناقضی است که در آن وجود دارد؛ زيرا مجتهدان حق حكم به انسداد باب اجتهاد را دارند، چون اين مسئله يك حکم شرعی است که نصی دربارهٔ آن وجود ندارد و جز با استنباط، حکم آن به دست



نمي آيد. اگر پيروان سد باب اجتهاد مجتهدند اقدام آنان خود يک اجتهاد محسوب می گردد حال آنکه آنان حکم به سد باب آن کردهاند و اگر غیر مجتهدند ادعای آنان پذیرفته نیست؛ زیرا در این صورت، فاقد شرایط اجتهاد و صلاحیت چنین امری هستند (عواء، ۱۹۷۵: ش۲۳/۲۳).

#### ٣-٤-٣. اجماع محققان

امام الحرمين جويني (م. ۴۷۸ ق.) اجماع محققان بر الزام همگان به تقليد از مذاهب اربعه و خودداری واجدان شرایط از اجتهاد جدید را نقل کرده است (جوینی، ۱۴۱۸: ۲۴۴/۲؛ عواء، ۱۹۷۵: ش۲۳/۴). ابن صلاح شهرزوری (م. ۶۴۳ ق.) نیز این اجماع را به نقل از جوینی بیان کرده است (مراغی، ۱۳۷۹: ۲۵؛ انصاری، ۱۳۲۲: ۴۰۷/۲). از دیدگاه ابن صلاح، تقليد از غير ائمهٔ اربعه جايز نيست (اسنوي، بيتا: ٧٢٧/٠). اجماع مـذكور از جهـات زيـر مورد مناقشه است:

۱. بسیاری از فقیهان، تحصیل اجماع را بعد از قرن سوم به دلیل پراکندگی عالمان فقهی در سرزمینهای اسلامی و عدم امکان احاطه بر اقوال آنان محال دانستهاند (ابن حزم اندلسی، ۱۴۰۴: ۱۸۸/۴؛ خلاف، ۱۹۹۰: ۴۹).

۲. در میان ادلهٔ شرع و مبانی احکام، چیزی به نام اجماع محققان وجود ندارد. ظاهراً قائلان به انسداد باب اجتهاد برای اجتناب از تعارض به این اصطلاح روی آوردهاند؛ زیرا اِسناد اجماع مذكور به مجتهدان درست نیست؛ چون مجتهدی بنا بر نظر آنان در آن زمان وجود ندارد (مراغی، ۱۳۷۹: ۲۶؛ انصاری، ۱۳۲۲: ۴۰۷/۲).

٣. سخن ابن صلاح مبنى بر استدلال به اجماع، تقليد عامهٔ مردم از مذاهب اربعه و ممنوعيت اجتهاد جديد، خود اجتهاد مي باشد. چگونه مي توان به واسطهٔ رأى فقيهي مقلّد، دین اسلام را منحصر به دیدگاه های چهار فقیه نمود و آرای تعداد زیادی فقیه دیگر را به کلّی رد کرد؟ (مراغی، ۱۳۷۹: ۲۶).



۱. قرافی، اجماع دیگری مبنی بر آزادی مقلّد در تقلید از هر مجتهدی که بخواهد، نقل کرده است. شایان ذكر است كه اجماع منقول از قرافي معتبر، و اجماع منقول از ابن صلاح غير معتبر است (قرافي، ١٣٩٣: ۴۳۲/۱؛ اسنوی، بی تا: ۴۳۰/۴).

## ۴-۴-۳ عدم امكان تحقق شرايط اجتهاد در متأخران

تحقق شرایط اجتهاد در متقدمان با دشواریهایی همراه بود که در کتابهای اصول آمده است، چه رسد به متأخران که در همت، تلاش و اراده، ورع و تقوا در مرتبهٔ یایین تری هستند. عالمان متأخر به دنیا و دربار حاکمان روی آورده بودند و این برای دوری آنها از علم و دانش و تساهل و ضعف در طلب آن کافی بود. نتیجهٔ چنین امری، دشواری و عدم تحقق شرایط اجتهاد در میان متأخران است (آمدی، بیتا: ۲۰۲/۴؛ ابن عبدالشكور، بي تا: ٣٩٩/٢). عدم جواز و عدم امكان تحقق شرايط اجتهاد بعد از زمان ائمهٔ مذاهب، به این دلیل است که اگر مراد از اجتهاد، بالاترین رتبهٔ آن یعنی اجتهاد مطلق مستقل است، باید تحقق شرایط آن ممکن باشد، اما گفته شد که امکان وجود آن شرایط بعد از سدهٔ چهارم برای همیشه، محال و غیر ممکن است، بنابراین باید به انسداد باب اجتهاد رأى داد. محال بودن وجود رتبهٔ اجتهاد مطلق مستقل نيز به اين دليل است که مجتهدِ دارای این رتبه باید خود واضع اصول اجتهادی باشد و آنها را از دیگری نگرفته باشد و تحقق چنین امری بعد از قرن چهارم هجری محال یا بسیار نادر میباشد؛ زيرا به اتفاق همكان، ائمهٔ مذاهب همهٔ اصول استنباطي را وضع نموده و چيزي را فروگذار نکردهاند (ابن حسین، ۱۹۸۹: ۱۸۷/۲). از دیدگاه پیروان دیدگاه انسداد باب اجتهاد، مجتهدان متقدم هرچند از نظر ظاهري ماننـد ديگـر عالمـان هـستند، در واقع، متصف به صفاتی می باشند که وجود آنها در دیگر انسانها بر حسب عادت محال است. به همین جهت کسانی که بعد از آنها آمدهاند با وجود کثرت علم و اطلاعی كه داشتهاند، خود را پيرو آنها دانستهاند. وقتى آنها خود را نسبت به مجتهدان سابق سلف عوام بدانند، دیگران عوام عوام هستند، پس دیگران حق ندارند خود را مجتهد نامیده و باید از مجتهدان متقدم پیروی و تقلید نمایند (سیوطی، تقریر الاستناد، ۱۹۸۳: ۶۳ و ۱۱۶-۱۱۳؛ ابن حسین، ۱۹۸۹: ۲۸۸/۲؛ سنوسی، ۱۹۶۸: ۳۳-۶۴). در نقد دلیل فوق باید گفت که عدم تحقق شرایط اجتهاد در یک مقطع زمانی به معنای محال بودن تحقق شرایط مذكور براى هميشه نيست؛ زيرا هر دورهاى عالماني را به خود ديده كه دنيا و ماديات را رها نموده و به جد در طلب علم بوده و از مجتهدان نامور زمانهٔ خود شدهاند. علم و دانش موهبتی از جانب خداست و نعمت و موهبت خداوند تنها ویژهٔ زمانی خاص



نیست (صنعانی، ۱۴۰۵: ۳۰). همچنین اصولیان در این امر که مجتهد مطلق مستقل باید در اصول استنباطی از کسی تقلید نکند، اتفاق نظر دارند ولی در مراد و مفهوم این شرط اختلاف دیدگاه دارند، گروهی معتقدند که مجتهد مطلق مستقل باید خود واضع اصول استنباطی باشد و آنها را از دیگر مجتهدان نگرفته باشد. برخی نیز بر این باورند که مجتهد مذكور در اصول فوق نبايد از ديگران تقليد صِرف و بدون دليل داشته باشد اما پیروی با رأی، نظر و دلیل، مُخلّ مقام اجتهاد وی نیست، هرچند خود واضع اصول استنباطی اش نباشد. همچنین باید پرسید که آیا تنها چهار امام مذاهب اربعه دارای اجتهاد مطلق مستقل بودهاند یا مجتهدان دیگری نیز همراه آنها این مقام را داشتهاند؟ بنابراین هنگامی که شرط مذکور مورد اختلاف اصولیان است، تمسک به آن برای انسداد باب اجتهاد وجهی ندارد (یحیی محمد، ۲۰۰۰: ۳۶\_۳۷؛ زحیلی، ۱۴۰۱: ۱۹۲؛ ابوزهره، بي تا: ٣٩١ـ٣٩٠؛ دسوقي، ١٩٨٧: ١٢٧ـ ١٢٩). طرفداران انسداد باب اجتهاد همچنين معتقدنـد که فقیهان متأخر از ائمهٔ مذاهب حداکثر کاری که انجام میدهند ترجیح آرای مذاهب بر یکدیگر با توجه به ضعف و قوت ادلهٔ آن مذاهب است و چنین عملی اجتهاد نیست و اگر در میان متأخران مجتهدانی وجود داشتند، دارای اقوال جدید و مخالف با آرای ائمهٔ مذاهب بودند و چنین چیزی گزارش نشده است، بلکه متأخران از ائمهٔ مذاهب قبلي تقليد نموده و به اجتهاد آنان عمل كردهاند، حال آنكه تقليد براي مجتهد جايز نیست (صنعانی، ۱۴۰۵: ۳۹). در جواب آنان باید گفت که خود ترجیح آرای مذاهب، اجتهاد محسوب مي شود و تنها گناه مجتهد متأخر، تأخر زماني او از مجتهد متقدمي است كه قول به راجح و مرجوح داده است. فقيه متأخر نيز با توجه به ادله و نه لحاظ كردن اقوال قبلي، از ميان دو قول يكي را برمي گزيند (همان: ۴۰). بسياري از پيروان ائمهٔ مذاهب، از روی اجتهاد و دلیل از ائمهٔ مذکور تبعیت کردهاند، نه از روی تقلید؛ زیرا تقلید پیروی از قول غیر است، بدون شناخت دلیل (شیرازی، ۱۳۵۸: ۷۰: زرکشی، ۱۴۲۱: ٢٧٠/۶). مسئلة تقليد مجتهد از غير خود، محل اختلاف است و يازده قول راجع به آن بيان شده است (زرکشی، ۱۴۲۱: ۳۳۵/۸؛ شنقیطی جکنی، ۱۴۱۵: ۶۸-۶۸). جواز تقلید مجتهد از غير، مؤيد قول جمهور فقها به صحت تجزّى در اجتهاد است (آمدى، بي تا: ١٤٤/٤؛ سبكي، ۱۴۱۵: ۴۰۳/۲؛ شوکانی، ۱۹۹۲: ۲۵۹\_۲۵۵).



# ۳-۲ـ۵. امکانپذیر نبودن تصحیح حدیث در زمان متأخران

تصحیح حدیث از مبانی اولیهٔ اجتهاد است و این امر در زمان متأخران تقریباً غیر مقدور و نیازمند تقلید است و تقلید در تصحیح حدیث، رتبهٔ مجتهد را به مقلّد تقلیل می دهد (شنقیطی جکنی، ۱۴۱۵: ۲۹). در نقد این دلیل باید گفت که مستند متأخران در تصحیح و تضعیف روایت، تقلید نیست بلکه پذیرش روایت عادل است و این در گذشته نیز سیرهٔ متقدمان در تصحیح روایت بوده است (صنعانی، ۱۴۰۵: ۲۲-۲۲). نرسیدن به رأی و اجتهاد قطعی مبتنی بر حدیث، موضوعی است که برای ائمهٔ مذاهب اتفاق افتاده است و شافعی در موارد متعددی به دلیل عدم تصحیح حدیث، اجتهادش را متوقف بر صحت حدیث نموده است (باشنفر، ۱۲۲۴: ۵۸، ۱۹۹، ۱۰۷ (۱۸۱۸).

#### ٣-٢-٤. مسئلة خالى بودن زمان از مجتهد

همان طور که در بحث سابقهٔ تاریخی انسداد باب اجتهاد گفته شد، بیستر پیروان این دیدگاه، مسئلهٔ خلق زمان از مجتهدان را جزء ادلهٔ خود بیان کردهاند. آنان معتقدند که بعد از گذشت چند سدهٔ نخستین اجتهاد، زمانی می آید که مجتهدی در آن وجود ندارد و نتیجهٔ این امر نیز به انسداد باب اجتهاد می انجامد. در نقد این دلیل باید گفت ندارد و نتیجهٔ این امر نیز به انسداد باب اجتهاد می انجامد. در نقد این دلیل باید گفت که خلق زمان از مجتهد، بیشتر یک مسئلهٔ نظری است، سخن بر سر جواز عقلی فقدان مجتهد در عصری از اعصار بوده است. این مسئله ظاهراً تا اواخر قرن ششم در منابع اصولی مطرح نبوده یا دست کم مسئلهای جدی محسوب نمی شده است (امیدی، ۱۳۹۰، ۸۸/۸). طرفداران جواز عقلی فقدان مجتهد، غالباً قائل به وقوع عملی عصر خالی از شهرزوری، نووی و ابن حمدان که قائل به فقدان مجتهد در عصر خود یا اعصار پیش از آن بودهاند ناظر به مجتهد مطلق مستقل است (شربینی، ۱۹۵۸: ۴۷۸/۳؛ ملاح، ۱۴۲۲؛ ملاح، ۱۴۲۲؛ مفتی وقت مصر، کلام امثال غزالی و رافعی دربارهٔ خلو عصر از مجتهد را حمل بر خلو منصب قضا از مجتهد مطلق مستقل در عصر خود دانسته اند (مطیعی، بیتا: ۴۱۶/۴، به نقل از امیدی، ۱۳۹۰: شهر ۱۲۸، ۱۹۵۶، به نقل از امیدی، ۱۳۵۰: شهر ۱۲۵۰، به نقل در عصر خود دانسته اند (مطیعی، بیتا: ۴۱۶/۶، به نقل از امیدی، ۱۳۵۰: شهر ۱۲۰۰، به نقدان ناز امیدی، ۱۳۵۰: شهر ۱۲۰۰، به نقدان به جواز خلو عصر از مجتهد، فقدان مختهد، فقدان دقدان دو انسته اند (مطیعی، بیتا: ۱۳۵۶، به نقل از امیدی، ۱۳۵۰: شهر ۱۲۰۰، به نقدان به جواز خلو عصر از مجتهد، فقدان دقدان دو انسته اند (مجتهد، ۱۳۵۰ به نقدان دو انسته اند (مجتهد، ۱۳۹۰ به نقدان دو انسته اند (مجتهد دو انسته اند (مجتهد دو انسته اند دو انسته اند (مجتهد، ۱۳۹۰ به نقدان دو انسته اند (میکر ۱۳۹۰ به نقدان دو انسته اند (میکر ۱۳۹۰ به نقدان دو انسته از مجتهد دو انسته اند (میکر ۱۳۹۰ به نقدان دو انسته اند اندان کور اند و انسته اند رو انسته اند دو انسته اندان کور اند و انسته اند رو انسته اندان دو انسته اندان کور



مجتهد مطلق مستقلِ صاحب مذهب مدوّن و منظور مخالفان، وجود مجتهد مطلق منتسب یا فی المذهب در همهٔ ادوار و اعصار باشد، محل نزاع یکی نیست و اختلاف آنان لفظی و ناشی از یک سوءتفاهم یا سوءتعبیر خواهدبود.

# نتیجهگیری

1. از لحاظ نظری به اتفاق اهل علم، اجتهاد واجب کفایی است و کسی نمی تواند قائل به سقوط چنین تکلیفی در مقطعی از مقاطع تاریخ باشد. در بُعد عملی نیز فقه اسلامی همواره آماده و مستعد پاسخ گویی به مسائل جدید بوده است. ظهور مجتهدان بزرگ بعد از عصر تدوین مذاهب، تألیف آثار فقهی متضمن آرا و اجتهادات جدید، تصرف در قواعد و مبانی مذاهب، مخالفتهای آشکار با قدمای مذاهب در مسائل اصولی و فقهی، شواهد روشنی بر وجود اجتهاد در بستر زمان بوده است. مجتهدان متأخر از رؤسای مذاهب از حیث احاطه بر علوم اجتهاد و احراز ملکهٔ فقاهت و فتوا اغلب در روشهای اجتهادی متقدمان، در طریق اجتهاد پیرو آنها بودهاند.

۲. بسیاری از عالمان متقدم و معاصر، قائل به بقای اجتهاد و انفتاح باب آن برای همیشه هستند. تحقق شرایط اجتهاد در زمان معاصر بر اثر وفور و آسان بودن شرایط آن نه تنها امری دشوار نیست بلکه آسان تر از گذشته است و ادلهای که متقدمان برای انسداد باب اجتهاد بیان کردهاند شامل اجتهاد معاصر نمی شود.

۳. تنها دلیل معتبر و موجه کسانی که انسداد باب اجتهاد را پذیرفتهاند سد ذریعه می باشد. انسداد باب اجتهاد از دیدگاه آنان موجب دخالت نکردن نااهلان، غیر متخصصان، متعصبان و احزاب در امر اجتهاد می شد ولی امروزه همان سد ذریعه می تواند دلیلی برای انفتاح باب اجتهاد باشد.

۴. عامل سیاست بر خلاف دیدگاه رایج، در انسداد باب اجتهاد نقش کلیدی نداشته است؛ چون همهٔ ائمهٔ فقهی اهل سنت مورد بیمهریهای حاکمان وقت قرار گرفتهاند. رؤسای مذاهب اربعه همواره با انحصار اجتهاد در مکاتب اجتهادی خود مخالفت کرده و آن را موجب زیان برای امت اسلامی دانستهاند. در واقع می توان گفت



که انحصار آرای اجتهادی در یک مذهب مانند جامعهٔ تک حزبی است که پیامدهای نامطلوبی را به دنبال دارد.

۵. ادعای اتفاق و اجماع بر انسداد باب اجتهاد، واقعیت خارجی نداشته است. انسداد باب اجتهاد بیش از آنکه بنا بر ادلهای معتبر توسط مجتهدان مطرح و تأیید شود، نتیجهٔ اقوال نادر، پراکنده و مجهول و ناشی از امور موقتی و مصلحتی بوده است. ریشههای بحث دربارهٔ وجود مجتهد که از اواخر سدهٔ ششم قمری وارد مجموعههای اصول فقه شد، مهمترین دلیل بر انفتاح باب اجتهاد است؛ زیرا اجماع متقدمان بر وجوب وجود مجتهد در هر زمانی بود و از طرف دیگر بیشتر فقیهان اهل سنت، اجتهاد را یکی از شروط حاکم اسلامی میدانستند و از آنجا که حاکمان خود فاقد چنین ویژگی بودند سعی در انسداد باب اجتهاد داشتند.

9. قول به انسداد باب اجتهاد هرچند با نیت خیر و به عنوان یک اقدام مصلحتی در برههای از زمان دارای نتایج مثبت بوده است، در طولانی مدت موجب انزوا، جمود و بیگانگی فقه اهل سنت از مقتضیات زمان و جامعه، خاموشی روحیهٔ تحقیق و پژوهش فقهی و روی آوردن مردم به قوانین موضوعهٔ غربی شده و نتایج زیانباری را برای فقه اهل سنت و حتی دیگر مذاهب به دنبال داشته است؛ امری که بر خلاف اهداف اولیهٔ انسداد باب اجتهاد بوده است.

۷. معنای انسداد باب اجتهاد، چه منع مجتهد از اجتهاد و چه استحالهٔ امکان رسیدن به شرایط اجتهاد باشد، یک نتیجه را به دنبال خواهد داشت و آن وجوب التزام به مذاهب اربعه و طرد و انکار دیگر مذاهب است. ضمن ارج نهادن به افکار و آرای متقدمان حوزهٔ فقه و اجتهاد، محصور ماندن در دایرهٔ افکار سلف و تعصب داشتن نسبت به اقوالشان و سوءظن نسبت به علمای خلف، زمینهٔ رشد و بالندگی را می میراند و روند حرکت تکاملی فقه و اجتهاد را از حرکت بازمی دارد. اجتهاد درست، منحصر در آرای مذاهب اربعه نیست و ظهور اندیشهٔ تکمذهبی و اسلام بدون مذاهب از نتایج قول به انحصار مذاهب فقهی در مذاهب اربعه و نفی غیر آنان است.

۸. تتبع در آرای هر یک از دو گروه موافق و مخالف انسداد باب اجتهاد نشان می دهد که محل نزاع در این مناقشه یکی نبوده است؛ زیرا اصل اختلاف فریقین به



خود اجتهاد برنمی گردد، بلکه آنچه محل نزاع است انواع اجتهاد و اقسام مجتهدان است. مراد طرفداران انسداد باب اجتهاد، اجتهاد مطلق مستقل است و طرفداران دیدگاه انفتاح باب اجتهاد نیز مرادشان از فتح باب اجتهاد، اجتهاد مطلق منتسب است و همگان بر این امور اتفاق نظر دارند.

۹. هرچند در زمان معاصر، بیشتر عالمان اهل سنت در بُعد نظری طرفدار فتح باب اجتهاد اجتهاد ممل آنان چنین امری را نشان نمی دهد و هر بار هم کسانی اقدام به اجتهاد کنند، با شیوه های مختلف مورد بی مهری، عدم پذیرش و طرد از جامعه و محدودیت های مختلف قرار می گیرند. شایان ذکر است که فقیهان معتقد به انفتاح باب اجتهاد باید چارچوب و شروط لازم برای اجتهاد معاصر را تبیین نمایند تا اجتهاد از بلا و اضطرابی که امروزه دچار آن شده است، رهایی یابد. صدور اجتهادهای متناقض و متعارض در کشورهای مختلف اسلامی مانند عربستان سعودی و سوریه بازتابهای منفی و پیامدهای نادرست بر جای نهاده است. باید از آسیبهای ناشی از به کارگیری غیر منضبط اجتهاد، ایمن بود و از قرار گرفتن آن در کف نااهلان بیمناک.

۱۰. فتح باب اجتهاد می تواند موجب تقریب مذاهب اسلامی و خروج مجتهد از دایرهٔ تعصب و انتخاب رأی اصلح گردد. لازمهٔ این امر نیز برقراری ارتباط میان مجتهدان مذاهب و تشکیل شوراهای اجتهاد و افتا می باشد. تجربهٔ چندین سالهٔ دارالتقریب که به همت دانشمندان دلسوز شیعه و اهل سنت در مصر تأسیس گردید و واقعهٔ تاریخی کم نظیر تغییر فتوای شیخ شلتوت، مفتی و رئیس وقت دانشگاه الازهر در دههٔ ۱۳۳۰ شمسی در زمینهٔ ترجیح فتوای فقهای شیعه مبنی بر بطلان سه طلاق که با یک صیغهٔ ایقاع و در یک مجلس انجام می گیرد، در حقیقت یکی از آثار ماندنی و گرانبهای تفاهم علمی و ارتباط فقیهان مذاهب محسوب می شود. امروزه با توجه به نقش مهم وحدت اسلامی در شرایط فعلی دنیای اسلام، ضمن پذیرش اختلاف مذاهب در برخی اصول، می توان با توجه به مشترکات فراوان در فروع و منابع و مصادر اجتهاد، قول به جواز تقلید بین مذاهب در مسائل مهم و ضروریای داد که ادلهٔ آنها، مورد پذیرش همهٔ مذاهب است؛ امری که در لابهلای کتب متقدمانْ خود را با عنوان مورد پذیرش همهٔ مذاهب است؛ امری که در لابهلای کتب متقدمانْ خود را با عنوان مورد به به نشان می دهد.



#### كتابشناسي

- آغابزرگ تهرانی، محسن بن علی، تاریخ حصر اجتهاد، خوانسار، مدرسة الامام مهدی النالی، ۱۴۰۱ ق.
- ٢. آمدى، ابوالحسن على بن ابوعلى بن محمد، الاحكام في اصول الاحكام، بيروت، دار الكتب العلميه، بي تا.
  - ٣. ابراهيم، محمد، الاجتهاد وقضايا العصر، تونس، دار التركي، ١٩٩٠م.
- ۴. ابن اثير جزرى، مبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث و الاثر، تحقيق طاهر زاوى و محمود طناجي، بيروت، المكتبة العلميه، ١٩٧٩ م.
- ۵. ابن اميرحاج، محمد بن محمد، التقرير و التحبير، تحقيق مكتب البحوث و الدراسات، بيروت، دار الفكر، ۱۹۹۶ م.
- 9. ابن بدران دمشقى، عبدالقادر، المدخل الى مذهب الامام احمد بن حنبل، چاپ دوم، بيروت، مؤسسة الرساله، ١٤٠١ ق.
  - ٧. ابن حزم اندلسي، على بن احمد، الإحكام في اصول الاحكام، قاهره، دار الحديث، ١٤٠٤ ق.
- ٨. ابن حسين، محمدعلى بن حسين، تهذيب الفروق و القواعد السنية في الاسرار الفقهيه، بيروت، دار الكتب العلميه، ١٩٨٩ م.
- 9. ابن حمدان، احمد نمرى، صفة الفتوى و المفتى و المستفتى، چاپ سوم، بيروت، المكتب الاسلامى، ١٣٩٧ ق.
  - 1٠. ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد، مقدمة ابن خلدون، بيروت، دار احياء التراث العربي، بي تا.
- 11. ابن شيخ، محمد امين ولد محمد سالم، الاجتهاد بين مسوّغات الانقطاع و ضوابط الاستمرار، دبى، دار البحوث للدراسات الاسلاميه، ۱۴۲۴ ق.
  - 11. ابن عابدين، محمدامين، ردّ المحتار على الدرّ المختار، مصر، طبعة الكبرى الاميريه، ١٣٢٣ ق.
    - 1٣. ابن عبدالشكور، محبّ الله، مسلم الثبوت، بولاق، مطبعة الاميريه، بي تا.
  - ۱۴. ابن فارس، احمد، معجم مقاييس اللغه، تحقيق عبدالسلام محمد هارون، بيروت، دار الجيل، ۱۴۱۱ ق.
- 1۵. ابن فوطى، عبدالرزاق بن احمد، الحوادث الجامعة و التجارب النافعة في المائة السابعه، بيروت، دار الكتب العلمه، ۱۴۰۷ ق.
  - 16. ابن قيم جوزى، محمد بن ابوبكر، اعلام الموقعين عن رب العالمين، بيروت، دار الجيل، ١٩٧٣ م.
    - ١٧. ابن كثير دمشقى، اسماعيل، البداية و النهايه، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٤٠٩ ق.
      - ۱۸. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت، دار صادر، ۲۰۰۳ م.
        - 19. ابوزهره، محمد، اصول الفقه، قاهره، دار المعارف، بي تا.
          - ·٢٠. همو، الامام زيد، قاهره، دار الثقافة العربيه، ١٣٧٨ ق.
- ٢١. همو، موسوعة الفقه الاسلامي، جمعية الدراسات الاسلاميه، با اشراف محمد ابوزهره، مطبعة يوسف،
  ١٣٨٧ ق.
- ٢٢. اسنوى، جمال الدين عبدالرحيم، نهاية السؤل شرح منهاج الوصول في علم الاصول بيضاوى، بيروت، دار الكتب العلميه، بي تا.
  - ٢٣. اشقر، عمر سليمان، تاريخ الفقه الاسلامي، كويت، مكتبة الفلاح، ١٩٨٢ م.
  - ٢٤. الباني، محمد سعيد، *عمدة التحقيق في التقليد و التلفيق*، بيروت، المكتب الاسلامي، ١٤٠١ ق.
- ۲۵. امیدی، جلیل، «فقه اسلامی از اجتهاد آزاد تا اجتهاد فی المذهب»، پژوهش نامهٔ فقه و حقوق اسلامی، سال چهارم، شمارهٔ ۸، پاییز و زمستان ۱۳۹۰ ق.



- ٢٤. انصاري، عبدالعلى، فواتح الرحموت على سلم الثبوت، بولاق، المطبعة الأميريه، ١٣٢٢ ق.
  - ۲۷. ايوبي، محمد هشام، الاجتهاد و مقتضيات العصر، عمان، دار الفكر، ۱۹۸۷ م.
- ۲۸. بادپا، عبیدالله، «فقه افتراضی و فقه الواقع»، اجتهاد در دورهٔ معاصر، مجموعهٔ مقالات، تهران، دانشگاه مذاهب اسلامی، ۱۳۸۹ ش.
- 79. باشنفر، سعيد بن عبدالقادر، النظر فيما علق الشافعي القول به على صحة الخبر، بيروت، دار ابن حزم، 1۴۲۴ ق.
- ٣٠. بوطى، محمد سعيد رمضان، الاجتهاد في الشريعة الاسلاميه، مقالة ارائه شده در كنفرانس ۶ ((الاجتهاد))،
  ١٢-١٢ دسامبر، مسقط، وزارة الاوقاف و الشؤون الدينيه، ١٩٩٨م.
- ٣١. تاغلابت، حوريه، الفقه الاسلامي بين الاصالة و التجديد، رسالة دكتوراه، الجزائر، جامعة الحاج لخضر، ٢٠٠٧ م.
  - ٣٢. تركى، عبدالله، اصول مذهب الامام احمد بن حنبل، چاپ سوم، بيروت، موسسة الرساله، ١٤٠٢ ق.
  - ٣٣. توانا، محمد موسى، الاجتهاد و مدى حاجتنا اليه في هذا العصر، قاهره، دار الكتب الحديثه، بي تا.
  - ٣٤. جويني، عبدالملك بن يوسف، *البرهان في اصول الفقه*، چاپ چهارم، منصوره، دار الوفاء، ١٤١٨ ق.
- ٣٥. حجوى، محمد بن حسن ثعالبي فاسى، الفكر السامي في تاريخ الفقه الاسلامي، تحقيق عبدالعزيز قارى، مدينة منوره، المكتبة العلميه، ١٩٧٧ م.
- ٣٤. حسونه، عارف عزالدين، مناهج الاجتهاد الفقهي المعاصر، پاياننامهٔ دكترى دانشكدهٔ الهيات دانشگاه عمان اردن، ٢٠٠٥ م.
  - ٣٧. حكيم، سيدمحمدتقي، الاصول العامة للفقه المقارن، بيروت، دار الاندلس، ١٣٨٥ ق.
  - ٣٨. خضريبك، محمد، اصول الفقه الاسلامي، تحقيق خيري سعيد، قاهره، المكتبة التوفيقيه، بي تا.
    - ٣٩. همو، تاريخ التشريع الاسلامي، چاپ هشتم، بيروت، دار الفكر، ١٩۶٧ م.
    - ۴٠. خطيب، عبدالكريم، سدّ باب الاجتهاد و ما ترتّب عليه، بيروت، موسسة الرساله، ١٤٠٥ ق.
- ۴۱. خفيف، على، الاجتهاد في الشريعة الاسلاميه، كنگرة فقه اسلامي منعقد در ۱۳۹۶، رياض، دانشگاه محمد بن سعود، ۱۴۰۱ ق.
  - ۴۲. خلاف، عبدالوهاب، علم اصول الفقه، الجزائر، الزهراء للنشر، ١٩٩٠ م.
  - ۴۳. خن، مصطفى سعيد، دراسة تاريخية للفقه و اصوله، دمشق، الشركة المتحده، ۱۴۰۴ ق.
  - ۴۴. دسوقي، محمد، الاجتهاد و التقليد في الشريعة الاسلاميه، دوحه، دار الثقافه، ١٩٨٧ م.
- 43. دهلوى، شاه ولى الله احمد بن عبدالرحيم، الانصاف في بيان اسباب الاختلاف، تحقيق عبدالفتاح ابوغده، چاپ سوم، بيروت، دار النفائس، ١۴٠۶ ق.
- 49. رازى، فخرالدين محمد بن عمر، المحصول في علم الاصول، تحقيق طه جابر علوانى، رياض، دانشگاه محمد بن سعود، ١٤٠٠ ق.
  - ۴۷. رضا، محمد رشيد، تفسير المنار، چاپ دوم، بيروت، دار المعرفه، ١٩٧٣ م.
- ۴۸. زحیلی، وهبة مصطفی، الاجتهاد فی الشریعة الاسلامیه، مقالهٔ همایش فقه اسلامی منعقد در ۱۳۹۶ ق، ریاض، دانشگاه اسلامی محمد بن سعود، ۱۴۰۱ ق.
- ۴۹. زرقاء، مصطفى احمد، «الاجتهاد و دور الفقه فى حلّ المشكلات»، مجلة الدراسات الاسلاميه، شمارة ۴، اسلام آباد، الجامعة الاسلاميه، ۱۹۸۵ م.
  - ۵۰. همو، الفقه الاسلامي و مدارسه، دمشق، دار القلم، ۱۴۱۶ ق.



- ۵۱. همو، المدخل الفقهي العام، دمشق، دار القلم، ۱۹۹۸ م.
- ۵۲. زركشي، محمد بن بهادر، البحر المحيط في اصول الفقه، بيروت، دار الكتب العلميه، ۱۴۲۱ ق.
- ۵۳. زيدان، عبدالكريم، المدخل لدراسة الشريعة الاسلاميه، چاپ دوازدهم، بيروت، مؤسسة الرساله، ٥٣. زيدان، عبدالكريم، المدخل لدراسة الشريعة الاسلاميه،
  - ۵۴. سايس، محمدعلي، تاريخ الفقه الاسلامي، قاهره، مطبعة محمدعلي صبيح، بي تا.
  - ۵۵. سبكي، عبدالوهاب بن على، جمع الجوامع في اصول الفقه، چاپ پنجم، بيروت، دار الفكر، ١٤١٥ ق.
- ۵۶. سلامی، نذیر احمد، «اجتهاد و مراحل تاریخی آن»، اجتهاد در زمان معاصر (مجموعه مقالات)، تهران، دانشگاه مذاهب اسلامی، ۱۳۸۹ ش.
  - ۵۷. سلهتي، محمد عبدالرحمن، سيف الابرار المسلول على الفجّار، استانبول، مكتبة الحقيقه، ١۴٠٨ ق.
- ۵۸. سنوسى، محمد بن على، ايقاظ الوسنان في العمل بالحديث و القرآن، بيروت، دار الكتاب اللبناني، ١٩۶٨م.
- ۵۹. سيوطي، جلالالدين عبدالرحمن بن ابي بكر، الردّ على من اخلد الى الارض و جهل انّ الاجتهاد في كلّ عصر فرض، تحقيق خليل ميس، بيروت، دار الكتب العلميه، ۱۹۸۳م.
  - .6. همو، تقرير الاستناد في تفسير الاجتهاد، تحقيق فؤاد عبدالمنعم، اسكندريه، دار الدعوه، ١٩٨٣ م.
- 91. شاطبی، ابواسحاق ابراهیم بن موسی، الموافقات، تحقیق محمد عبدالله درّاز، بیروت، دار الکتب العلمیه، بی تا.
  - ٤٢. شربيني، محمد بن احمد، الاقناع في حلّ الفاظ ابي شجاع، قاهره، مطبعة الحلبي، ١٩٤٠ م.
    - ۶۳. همو، مغنى المحتاج، بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٥٨ م.
    - ۶۴. شلتوت، محمود، تفسير القرآن، چاپ دوم، قاهره، دار القلم، ۱۳۷۹ ق.
- 64. شنقيطي جكني، محمد خضر بن سيدي عبدالله، قمع اهـل الزيـغ و الفـساد عـن الطعـن فـي تقليـد ائمـة الاجمهاد، قاهره، مكتبة الازهريه، ١٤١٥ ق.
- 64. شوكاني، محمد بن على، ارشاد الفحول الي تحقيق الحقّ من علم الاصول، بيروت، دار الفكر، ١٩٩٢ م.
  - 6٧. شيرازي، ابراهيم بن على، *اللمع في اصول الفقه*، قاهره، مطبعة البابي الحلبي، ١٣٥٨ ق.
- .9A. صنعاني، محمد بن اسماعيل، ارشاد النقاد الي تيسير الاجتهاد، تحقيق صلاح الدين مقبول، كويت، الدار السلفيه، ١٤٠٥ ق.
- 99. عراقى ميثمى، محمود بن جعفر، قوامع الفضول عن وجوه حقائق الاصول، چاپ سنگى، بىجا، ١٣٠٥ق.
  - ٧٠. عمرى، ناديه شريف، الاجتهاد في الاسلام، چاپ سوم، مدينهٔ منوره، ١٤٠٥ ق.
  - ٧١. عواء، محمد سليم، «بين الاجتهاد و التقليد »، مجلة المسلم المعاصر، قاهره، شمارة ۴، ١٩٧٥ م.
    - ٧٢. همو، الفقه الاسلامي في طريق التجديد، بيروت، المكتب الاسلامي، ١٤١٩ ق.
  - ٧٣. غزالي، ابوحامد محمد بن محمد، المستصفى من علم الاصول، بيروت، دار الكتب العربيه، ١٤١٨ ق.
    - ٧٤. فيومي، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، قم، دار الهجره، ١٤٠٥ ق.
- ٧٥. قرافى، احمد بن ادريس، شرح تنقيح الفصول فى اخيار المحصول فى الاصول، تحقيق طه عبدالرئوف، بيروت دار الفكر، ١٣٩٣ ق.
- ۷۶. قرضاوی، يوسف، الاجتهاد المعاصر بين الانتضباط و الانفراط، قاهره، دار التوزيع و النشر الاسلاميه، ۱۹۹۴ م.



- ٧٧. قوميدى، ذوادى بن بخوش، الاتجاهات الاجتهادية المعاصرة في الفقه الاسلامي، بيروت، دار ابن حزم،
  ١٤٣۴ ق.
  - ۷۸. محمصاني، صبحي رجب، فلسفة التشريع في الاسلام، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٨٠ م.
- ٧٩. مدكور، محمد سلام، مناهج الاجتهاد في الاسلام في الاحكام الفقهية و العقائديه، كويت، جامعة الكويت، ١٩٧٣ م.
  - ٨٠. مراغي، محمد مصطفى، الاجتهاد في الاسلام، قاهره، المكتب الفني، ١٣٧٩ ق.
  - ٨١. مطيعي، محمد بخيت، سُلِّم الوصول لشرح نهاية السول، چاپ سوم، بيروت، عالم الكتب، بي تا.
    - ٨٢. ملاح، حسين محمد، الفتوى، بيروت، المكتبة العصريه، ١٤٢٢ ق.
  - ٨٣. مهيوب، عبدالحميد، احكام الاجتهاد في الشريعة الاسلاميه، قاهره، دار الكتاب الجامعي، ١٩٧٨ م.
    - ۸۴. نعمتی، احمد، *اجتهاد و سیر تاریخی آن*، تهران، احسان، ۱۳۷۶ ش.
    - ٨٥. نووى، يحيى بن شرف، المجموع شرح المهذب، قاهرة، المكتبة السلفيه، بيتا.
    - ٨٤. وجدى، محمد فريد، دائرة معارف القرن العشرين، چاپ سوم، بيروت، دار المعرفه، ١٩٧١ م.
- ٨٧. وزارة الأوقاف و الشؤون الاسلاميه (جماعة من العلماء)، الموسوعة الفقهيه، كويت، مطبعة وزارة الأوقاف، ١٩٩٣ م.
- ۸۸. هيتو، محمدحسن، «الاجتهاد و انواع المجتهدين»، مجلة الشريعة و الدراسات الاسلاميه، شمارة ۴، كويت، ۱۹۸۵ م.
  - ٨٩. يحيى محمد، الاجتهاد، التقليد، الاتباع و النظر، بيروت، مؤسسة الانتشار العربي، ٢٠٠٠ م.