# بررسی آرای فقها دربارهٔ تبدیل مهریه به نرخ روز\*

□ زینت جعفری فشارکی (
 □ کارشناس ارشد فقه و مبانی حقوق اسلامی

#### حكىدە

در سال ۱۳۷۶ تبصرهای به مادهٔ ۱۰۸۲ قانون مدنی الحاق شد که می توان از آن به طرح تعدیل مهریه یاد کرد و از آنجا که قانونگذاری با الهام از احکام اسلامی شکل می گیرد کمیسیون قضایی مجلس شورای اسلامی اقدام به کسب نظر از چند تن از مراجع عظام حوزههای علمیه در این زمینه نمود که برخی موافق و برخی مخالف و گروهی نیز به مصالحه فتوا دادنند.

مخالفان طرح مذ کور معتقدند در پرداخت دیون باید به قدرت اسمی پول توجه شود نه قدرت حقیقی آن، که مهمترین دلایل این گروه عبارت است از مثلی بودن پول، مسئلهٔ ربا و... و موافقان طرح هم به قاعدهٔ لاضرر، لزوم رعایت قاعدهٔ عدل و قسط و... استناد کردهاند و معتقدند اگر کاهش ارزش پول شدید باشد یقیناً عرف وقتی مدیون را بریء الذمّه می شمارد که ارزش





حقیقی پول را پرداخت کند.

واژگان کلیدی: تعدیل مهریه، جبران کاهش ارزش پول، مثلی و قیمی، قدرت خرید.

#### مقدمه

از نظر فقهی هر آنچه قابل تملک است می تواند مهر در نکاح قرار گیرد. بر این اساس مهریه ممکن است اعیان، منافع، دیون و حقوق باشد. از دیدگاه حقوق نیز هر چیز که مالیّت داشته باشد و قابل تملک باشد می تواند مهر قرار گیرد. لکن در بسیاری از ازدواجها مهریه هیچ یک از اموال ذکرشده نیست و خانواده ها ترجیح می دهند که وجه نقد را مهریه قرار دهند؛ زیرا تبدیل اموال یادشده به اموال مورد نیاز به آسانی مقدور نیست. البته مشکل اساسی آن، از دست رفتن نقش واسطه یا کاهش آن است. این مسئله ایجاب نمود که تدبیری اتخاذ شود تا مالیّت پول به آن برگردانده شود. در سال ۱۳۷۶ تبصرهای به مادهٔ ۱۰۸۲ قانون مدنی الحاق شد که می توان از آن به طرح تعدیل مهریه یاد کرد. در همین راستا کمیسیون قضایی مجلس شورای اسلامی که بررسی کنندهٔ طرح الحاق یک تبصره به مادهٔ ۱۰۸۲ قانون مدنی به عنوان ماده واحده بود، اقدام به کسب نظر از چند تن از مراجع و آیات عظام حوزه های علمیه در این زمینه نمود که برخی مخالف و برخی موافق این طرح بوده و فتاوایی نیز مصالحه را لازم دانسته اند.

از آنجا که برخی از فقها به دلایلی نیز استناد کردهاند در این نوشتار به بررسی دلایل آنها می پردازیم تا جایگاه فقهی این طرح تبیین شود.

# ١\_نظرية عدم تعديل مهريه

جمعی از فقها مخالف تعدیل مهریه هستند و معتقدند در پرداخت دیون باید به قدرت خرید اسمی پول توجه شود نه قدرت حقیقی آن که در این خصوص نظر تعدادی از فقها را ذکر می کنیم.

حضرت امام خمینی بین «مقدار مهر همان است که قرار داده شده و با اختلاف ارزش پول و قدرت خرید، تغییر پیدا نمی کند» (موگهی، ۱۳۷۱: ۳۴۹).

آیة الله تبریزی پیشی: (پول فی نفسه مال است (و سند مال نیست) و مثلی می باشد، بنابراین کسی که در مهر و امثال آن مبلغی را به پول رایج بدهکار شود طلبکار نمی تواند بیشتر از مبلغ مزبور مطالبه کند و افزایش یا کاهش خرید تأثیری در این حکم ندارد، و در صورت سقوط پولی از رواج بدهکار باید پول اعتباری آن را که عنوان همان پول را دارد، پرداخت نماید و الله العالم» (یوسفی، ۱۳۸۱: ۱۴۸).

آیةالله سیستانی: «آنچه همسر به عنوان مهریه استحقاق دارد همان مبلغی است که در عقد تعیین شده و با افزایش شاخص قیمتها تغییر نمی یابد؛ زیرا پول از مثلیّات است، مگر اینکه پول به کلی از اعتبار ساقط شود که در این صورت قیمت ماقبل زمان سقوط را مستحق است» (موسایی، ۱۳۶۷: ۹۹).

نقد و بررسی: دیدگاههای آیات عظام سیستانی و تبریزی در این جهت متفق است که پول، مثلی است و قدرت خرید آن در مثلیّت آن دخالت ندارد، اما باید گفت بعضی محققان مثلی بودن پول را نپذیرفتهاند که خود چند دستهاند:

عدهای پول را از کالاهای قیمی به حساب می آورند. آیةالله معرفت می گوید: به عقیدهٔ من اساساً پول قیمی است نه مثلی؛ زیرا آنچه در پول معتبر است مالیّت آن است، یعنی ارزش کاربردی و توان خرید (ایزدپناه، ۱۳۷۴: ۱۴).

گروهی دیگر می گویند، پول نه مثلی است و نه قیمی، بلکه ماهیت سومی دارد. آیةالله موسوی بجنوردی می گوید:

به نظر ما پول نه مثلی است و نه قیمی، هرچند مال است؛ زیرا ضابطهٔ مثلی و قیمی که فقها بیان مینمایند مربوط به اموال و کالاهایی است که ارزش ذاتی دارند (همان: ۴۰).

طبق نظر دیگری، پولهای فعلی هم مثلی و هم قیمی هستند. حاج شیخ محمدمهدی آصفی در این رابطه می فرماید:

مانعی ندارد که افراد عرضی یک مال، مثلی باشند و افراد طولی آن قیمی، می توان افراد طولی پول را در صورتی که زمان، نسبتاً طولانی باشد و اختلاف ارزش (قدرت خرید) آن، فاحش باشد و از نظر عرف قابل اغماض نباشد، قیمی به حساب آورد اگرچه افراد عرضی آن مثلی باشد. البته این در صورتی است که اختلاف ارزش و قدرت خرید پول در دو زمان مختلف، در بازار قابل اغماض



نباشد و گرنه مثلی خواهد بود (همان: ۱۰).

بنابراین، این مطلب که پول امروزی از مثلیّات باشد مسلم نیست. اگر هم پول را از مثلیّات به شمار آوریم دخالت ندادن قدرت خرید پول امروزی در مثلی بودن آن قابل انتقاد است؛ زیرا معنا و مفهوم اصطلاحی مثلی و قیمی از ناحیهٔ شرع بیان نشده است. مثلی و قیمی در متن آیه و حدیثی نیامده و آنچه در تعریف اصطلاحی این دو عنوان گفته شده تعریفی است که از طرف فقیهان در باب ضمان بیان گردیده است. به این معنا که ضامن در موقع ادای حق ذی حق، اگر آن حق مثلی باشد باید مثل آن را بدهد و اگر قیمی باشد می باید قیمت آن را پرداخت کند.

یکی از فقها در این رابطه می گوید:

مقصود از مثل برای شیء تلفشده آن است که از نظر اوصاف، قریب به شیء تلفشده باشد و منظور از قریب، قریب در اوصافی است که مالیّت و زیادی آن به آن اوصاف محقق گردد. بنابراین، در مثلی تنها اوصاف دخیل در مالیّت، اعتبار دارد و سایر اوصافی که گاه غرض شخصی نه نوعی به آن تعلق گرفته و قیمت آن را تغییر دهد، شیء را از مثلیت خارج نمی کند؛ زیرا چنین خصوصیاتی در اشیا، مقصود عقلا قرار نمی گیرد. بنابراین، چنانچه اشیای خارجی غالباً نسبت به هم از چنین ویژگی برخوردار باشند مثلی محسوب می گردند و گرنه قیمی خواهند بود (تبریزی، بی تا: ۱۶۸/۲).

شیخ انصاری در مکاسب این قول را به مشهور نسبت داده که مثلی چیزی است که بهای اجزای آن یکسان باشد مثل گندم و جو و روغن و مانند آن و غیر مثلی چیزی است که بهای اجزای آن یکسان نباشد مانند زمین و درخت و مانند آن (به نقل از: محمدی، ۱۳۷۷: ۹۳۷).

در مادهٔ ۹۵۰ قانون مدنی آمده: مثلی که در این قانون ذکر شده عبارت از مالی است که اشیا و نظایر آن نوعاً زیاد و شایع باشد مانند حبوبات و نحو آن و قیمی مقابل آن است.

بنابراین مثلی و قیمی دو اصطلاح عرفی هستند، یعنی نظر عرف در مثلی یا قیمی بودن ملاک قضاوت خواهد بود و لازمهٔ عرفی بودن دو عنوان مثلی و قیمی این

است که تعاریفی که فقیهان یا غیر فقیهان از مثلی و قیمی ارائه دادند، ضرورتاً تعاریفی نخواهند بود که در همهٔ عصرها مورد قبول باشد؛ زیرا ممکن است دیدگاه عرف نسبت به این گونه امور در عصرهای مختلف تغییر کند. بنابراین تعاریف ارائه شده، در صورت صحیح بودن، ناظر به اشیایی است که مربوط به همان عصر می باشد، در نتیجه فقیهان عصرهای دیگر نمی توانند به تعاریف عصرهای گذشته اکتفا نمایند، بلکه لازم است با مراجعهٔ دقیق به ارتکازات ذهنی عرف عام در عصر خود، دقت نظر کافی را در آن تعاریف به عمل آورند.

امام خميني الله در اين باره مينويسد:

«و الظاهر أنّ تعاریف أصحابنا فی الأعصار التی لم تحدث فیها المعامل الحدیثة كانت علی طبق المثلیّات فی ذلك الأعصار» (امام خمینی، ۱۴۱۰: ۲۳۲/۱)؛ ظاهراً تعاریف فقیهان در عصرهایی كه كارخانههای جدید، ایجاد نشده بود، بر طبق اشیای مثلی در همان عصرهاست.

تحول معنایی دو اصطلاح مثلی و قیمی در اثر تغییر زمانها، در مورد مکانها نیز صادق است، یعنی ممکن است در منطقهای عرف، یک شیء را مثلی بداند، ولی در منطقهٔ دیگر همان شیء از نظر عرف قیمی محسوب گردد.

در این باره آیةالله خویی می فرماید:

مثلی و قیمی به حسب زمانها و مکانها اختلاف پیدا می کند، به عنوان مثال پارچهها و لباسها در قرنهای گذشته از قیمیها محسوب می شد، در حالی که در عصر حاضر از قبیل مثلیهاست؛ زیرا اکثر آنها به نحو واحدی بافته شده و غالباً در خارج افرادشان مثل هم هستند (به نقل از: توحیدی، ۱۳۷۱: ۱۵۲/۳).

به هر تقدیر با توجه به ماهیت پولهای امروزی و اینکه تمام ارزش و اعتبار آن مربوط به قدرت خرید آن است و بدون آن در حد یک کاغذ نقاشی شده تنزل پیدا می کند مثلی به شمار آوردن آن بدون در نظر داشتن قدرت خرید دور از واقعیت است در نتیجه اگر هم بپذیریم که پول امروزی مثلی است، قدرت خرید آن در مثلیت دخیل است.

آيةالله فاضل لنكراني إللهُ:





قرضی است که حرام است و سخت گیری و شدت فراوان نسبت به آن در شرع وارد شده است. و بین اینکه زیاده عینی باشد، مانند ده درهم به دوازده درهم یا اینکه کاری باشد مانند دوختن لباس برای او، یا منفعت و یا انتفاع بردن باشد مثل استفاده کردن از عین رهنی که نزد اوست یا صفتی باشد مثل اینکه درهم شکسته را به او قرض بدهد به شرط اینکه درهم سالم به او بدهند (زیاده با هر کدام از اینها باشد) فرق نمی کند و همچنین فرقی نیست بین اینکه مالی که قرض داده شده ربوی باشد به اینکه از مکیل و موزون باشد و یا غیر ربوی باشد به اینکه معدود و شمردنی باشد مثل گردو و تخم مرغ (امام خمینی، ۱۳۸۰: ۴۳۹/۲).

تردیدی نیست که اگر کسی به دیگری قرض دهد و در فرض ثبات ارزش پول و کاسته نشدن از قدرت خرید آن، مبلغی بیش از آنچه داده مطالبه کند، این زیادی، ربا و حرام است، لکن این فرض از محل بحث خارج است. محل بحث در جایی است که در فاصلهٔ بین ایجاد دین و زمان پرداخت از مالیّت و قدرت خرید پول کاسته می گردد. به عنوان مثال، فردی در زمانی از دیگری یکصد هزار تومان قرض کرده است که با این مبلغ امکان خرید یک دستگاه یخچال یا تلویزیون داشت، یک سال بعد، از ارزش پول و قدرت خرید آن کاسته شد و همان یخچال یا تلویزیون داش می توان با صد و بیست هزار تومان خریداری کرد، در این مورد اگر بدهکار همان مبلغ عددی موضوع تعهد را به طلبکار بپردازد، این شخص در عمل متضرر شده است، اگرچه از نظر عددی و اسمی میزان طلب خود را وصول کرده است، اما اگر همین شخص مبلغ صد و بیست هزار تومان بپردازد، همان ارزش حقیقی طلب را پرداخته است. حال آیا ادلهٔ ربا شامل این قرض می شود؟ آیا این بیست هزار تومان هم حکم زیادی در قرض را دارد و حرام است؟

به نظر می رسد زیادی در فرض مذکور ربا نیست. چنانچه صاحب جواهر از فقه راوندی نقل می کند «ربا زیاده بر سرمایه است چه از همان جنس یا از مثل آن» (نجفی، ۱۹۸۱: ۳۳۴/۲۳).

پس هر گونه افزایش در وام ربا به شمار نمی آید. ربا افزودن بر سرمایه، یا همان افزایش مالی بر اصل مال پیشین است. چنین چیزی در مسئلهٔ ما نیست و از ایس رو در به نظر اینجانب پول دارای ارزش اعتباری مستقل است و قیمت آن با قیمت خرید محاسبه نمی شود و اعتبار عقلایی هم مساعد این مطلب است، لذا اگر کسی صد تومان مدیون باشد نمی توان در اثر تغییر قدرت خرید گاهی او را نود تومان و در برخی اوقات دیگر او را صد و ده تومان مدیون دانست و اگر چنین باشد موضوعی برای ربای قرضی باقی نمی ماند و التزام به این معنا صحیح نیست، لذا در فرض سؤال، اگر پول مهریه واقع شده باشد شرعاً زوجه همان مقدار پول را طلب دارد و نمی تواند زاید بر آن چیزی بگیرد ولو اینکه ارزش آن کم شده باشد و الله العالم (فاضل لنکرانی، ۱۳۷۹: ۹۲۶).

نقد و بررسی: کلام این فقیه ارجمند حاوی دو نکته میباشد: نکتهٔ اول اینکه گفته شده «اگر کسی صد تومان مدیون باشد نمی توان در اثر تغییر قدرت خرید گاهی او را نود تومان و در برخی اوقات دیگر او را صد و ده تومان مدیون دانست». از این نکته چنین به نظر می آید که مطالبهٔ مبلغی بیش از آنچه به ذمهٔ مدیون آمده هرچند به بهانهٔ کاهش قدرت خرید پول باشد مصداق ربای حرام است، اما باید گفت در اینکه ربا حرام است هیچ تردیدی نیست. حرمت ربا از مسلمات قرآن است و روایات فراوانی در حرمت آن و در مذمت ربادهنده و رباگیرنده و عذاب اخروی آن وارد شده است (شیخ طوسی، ۱۳۶۵: ۱۳۷۷؛ همو، ۱۳۰۳؛ همو، ۱۳۰۳؛ مجلسی، ۱۳۰۰: ۱۸۲؛ همو، ۱۳۵۳؛ مجلسی، ۱۳۵۰: ۱۸۲۰؛

بنابراین بحث در این رابطه ضرورتی ندارد. آنچه شایستهٔ تبیین است این مطلب است که آیا مطالبهٔ مبلغی زیادتر از مبلغ اسمی به دلیل کاهش ارزش پول هم مصداق ربای حرام است یا نه؟

در اکثر کتابهای لغت، ربا به معنای زیادی آمده است (راغب اصفهانی، ۱۳۷۳: ۲۹۸۲). در قرآن نیز به همین معنا استعمال شده است.

﴿يمحق الله الربا و يربى الصدقات﴾ (بقره/ ٢٧٤).

در تعریف ربای قرضی گفته شده است:

شرط زیاده در (وام) جایز نیست به اینکه مالی را وام دهد به شرط اینکه وام گیرنده بیشتر از آنچه که وام گرفته، بپردازد چه صریحاً شرط کرده باشند یا آن را در نیت و باطن داشته باشند، به طوری که قرض بر آن پایه واقع شود. و این همان ربای



گسترهٔ اطلاق آیات یا روایات مربوط به ربا قرار نمی گیرد. در واقع اعداد و ارقام روی اسکناس ارزش و اعتباری ندارد، آنچه اعتبار دارد، ارزش و مالیّت آن است. ربا در صورتی صدق می کند که آنچه دریافت شده است از نظر مالی بیش از میزانی باشد که به ذمهٔ مدیون است.

نکتهٔ دیگر اینکه گفته شد: «اگر چنین باشد موضوعی برای ربای قرضی باقی نمی ماند و التزام به این معنا صحیح نیست». این مطلب نیز محل تأمل است؛ زیرا حکم تابع موضوع است اگر در جایی ربا محقق شود حکم حرمت هم می آید و اگر موضوع منتفی شود، حکم نیز منتفی خواهد شد. چه بسا احکامی که در گذر زمان موضوع آن محقق نمی شود. از این گذشته، ربای قرضی مصادیق دیگری هم دارد و آن مطالبهٔ مبلغی زیاد تر از آنچه به ذمه آمده، در فرض ثبات ارزش پول است. پس موضوع ربای قرضی از بین نمی رود. بر عکس می توان گفت: اگر مطالبهٔ افت مالیّت پول ربا و حرام باشد، موضوع قرض از بین می رود. با وجود نوسان زیاد پول، وقتی افراد مجاز نباشند کاهش ارزش را مطالبه نمایند، بیم آن می رود که وام بدون بهره و قرض الحسنه با توجه به تورم روزافزون پولهای در گردش بر چیده شود (هدایت قرضالحسنه با توجه به تورم روزافزون پولهای در گردش بر چیده شود (هدایت نباگنجی، ۱۳۵۸: ۱۵۴ و ۱۵۵).

## آيةالله صافى گلپايگانى:

به طور کلی اگر بدهی اشخاص، اسکناس رایج و مانند آن باشد و موعد پرداخت آن رسیده باشد یا اشتغال ذمه به آن به طور نقد باشد، به عبارت اُخری بدهی مذکور حال یا در حکم حال باشد و با مطالبه داین بدهکار مسامحه و تأخیر در ادا نماید و با افزایش شاخص قیمتها و تغییر قدرت خرید، مالیّت و قدرت خرید آن زاید از متعارف و به نحو غیر متسامح فیه کاهش یابد، ظاهر این است که عرفا طلبکار متضرر شده و بدهکار نسبت به ضرر مذکور که از دیر کرد پرداخت طلب بستانکار حاصل شده ضامن می گردد. علی هذا اگر اسکناس مورد صداق، با رضایت زوجه در ذمهٔ زوج باقی مانده باشد، ظاهر این است که زوج، ضامن ضرر و تنزل مالیّت آن نیست و اگر با عدم رضایت او از پرداخت خودداری کرده باشد زوج ضامن ضرر زوج ضامن ضرر زوجه است... (همان: ۱۵۷).

نقد و بررسى: تكيهٔ اصلى استدلال فوق بر ضرر است و چون در مورد مهريـهٔ



## ٢\_نظرية تعديل مهريه

بر خلاف نظریهٔ نخست، جمع زیادی از فقیهان به لزوم تعدیل مهریه و جبران کاهش ارزش پـول در دیـون و ضـمانات قائلنـد. در زیـر آرای تعـدادی از فقیهان را نقـل می کنیم.

آیة الله خامنه ای: «باید طبق قانونی که در این زمینه دارد عمل شود» (به نقل از: ۱۳۸۸: ۱۶۰).

آیةالله حسین نوری همدانی:

از آنجا که پول رایج هر عصر و زمانی مبین ارزشها و بیانگر نسبتهای مختلف بین کالاها و خدمات است و اساساً فلسفهٔ وجودی پول نیز از همین اصل نشئت می گیرد، لذا به نظر حقیر لازم است به طور کلی در باب دیون و جنایات و



177

ضمانات ارزشها و قدرت خریدها را که در زمانهای مختلف متفاوت می شود، همیشه در نظر بگیریم و به حساب بیاوریم تا راه توجه و ضرر و زیان را نسبت به داین و مجنی علیه و مضمون له مسدود سازیم؛ البته تعیین کمّیت و مقدار آن در زمان تأدیه باید با نظر متخصص باشد. موضوع مورد سؤال در مورد مهریه نیز در ضابطهٔ مذکور مندرج است (به نقل از: یوسفی، ۱۳۸۱: ۶۰).

با دقت در کلام این فقیه ارجمند می یابیم که دلیل ایشان برای لـزوم و ضـرورت جبران کاهش ارزش پول، قاعدهٔ لاضرر می باشد.

نقد و بررسی: در اینکه ضرر در دین مبین اسلام نفی شده است، سخنی نیست و روایات فراوانی بر نفی ضرر در اسلام دلالت می کند (کلینی، ۱۳۶۵: ۲۹۲/۵) از جمله در قضیهٔ معروف «سمرة بن جندب» رسول خدا المیتانی به مرد انصاری فرمود: «فإنه لا ضرر و لا ضرار فی الإسلام» (همان). حال آیا با استناد به روایات نفی ضرر می توان مدیون (زوج) را ملزم به جبران کاهش پول در دیون مالی نمود؟

استناد به این قاعده برای حکم به ضمان در مورد بحث منوط به تحقق شرایط پر است:

الف) تحقق ضرر مسلّم باشد نه محتمل؛

ب) ضرر واردشده منتسب به شخص مدیون باشد، اگر بین کاهش ارزش پول و فعل مدیون رابطهٔ علّیت و سببیّت وجود نداشته باشد، نمی توان مدیون را مسئول ضرر واردشده به دارایی بستانکار دانست؛

ج) حدیث نفی ضرر، علاوه بر نقش بازدارندگی، نقش سازندگی را هم ایفا کند. به عبارت دیگر، قاعدهٔ نفی ضرر علاوه بر بیان حرمت ضرر رساندن به دیگری، مبین لزوم جبران ضرر هم باشد.

فقدان هر یک از شرایط یادشده مانع از استناد به این قاعده در بحث جبران کاهش ارزش پول خواهد بود.

اما در مورد شرط اول، شکی نیست که کاهش ارزش پول باعث از دست رفتن بخشی از دارایی شخصی شده و این ضرر است. بنابراین تحقق ضرر در مورد بحث مسلّم و قطعی است. در مورد شرط دوم، مدیون در صورتی عامل ایراد ضرر شناخته

می شود که دین مؤجّل بوده و او بدون اذن یا اجازهٔ بستانکار از پرداخت دین در موعد معین امتناع کرده باشد. یا دین عندالمطالبه بوده و مدیون با وجود مطالبهٔ بستانکار از ادای دین خودداری کرده باشد. اما اگر تأخیر در ادای دین با رضایت بستانکار صورت گرفته یا او اصلاً مطالبه نکرده باشد، نمی توان مدیون را مسئول افت مالیّت پول شناخت. به بیان دیگر، رضایت بستانکار یا عدم مطالبهٔ او مانع استناد به قاعدهٔ لاضرر است؛ زیرا در آن فرض، او خود در تحقق ضرر نقش داشته است در نتیجه به استناد قاعدهٔ نفی ضرر، کاهش ارزش پول در فاصلهٔ بین ایجاد دین تا موعد پرداخت با زمان مطالبه به هیچ وجه بر عهدهٔ مدیون قرار نمی گیرد.

در مورد شرط سوم باید گفت: در اینکه آیا حدیث نفی ضرر می تواند اثبات ضمان کند اختلاف وجود دارد، عدهای از فقها از جمله مرحوم نایینی معتقدند قاعدهٔ لاضرر اثبات ضمان نمی کند (نجفی خوانساری، ۱۳۷۹: ۱۳۲۸؛ خوانساری، ۱۳۵۸: ۱۹۲۸؛ بجنوردی ۱۴۱۹: ۱۳۵۸: ۲۳۵۸). عدهای دیگر از فقها اضرار به دیگری را از اسباب ضمان بیز شمرده و معتقدند که حدیث لاضرر افزون بر نفی حکم ضرری، اثبات ضمان نیز می کند (مکارم شیرازی، ۱۴۱۶: ۱۸۵۸).

بنابراین استناد به حدیث لاضرر در مورد بحث، به دلایل فقدان شرط دوم دشوار است. مهریهٔ زوجه غالباً به صورت عندالمطالبه است و چون بدون مطالبهٔ زوجه بر ذمهٔ زوج باقی مانده نمی توان زوج را ملزم به ضمان کاهش ارزش پول مهر نمود، مگر آنکه زوجه مهرش را مطالبه کرده باشد که در آن فرض هم اثبات آن دشوار است. علاوه بر این در صورتی که ضرری متوجه کسی یا مال وی گردد، اگر انسان بتواند آن ضرر را از او دفع کند، از مفاد این روایات نمی توان استفاده نمود که دفع چنین ضرری واجب و لازم باشد و دلیل آن هم حکم عقل می باشد، ولی برخی به ادلهٔ برائت استناد جستهاند (همان: ۱۸).

از این مطالب این امر روشن می شود که برای وجوب جبران کاهش ارزش پول توسط مدیون نمی توان به این قاعده تمسک کرد.

آيةالله مشكيني إللهُ:

در رابطه با مطلب مورد سؤال به نظر اینجانب در مهریه های قدیمی و بلکه در تمام



بیش از مبلغ اسمی معلوم باشد آیا نمی توان به این قاعده تمسک کرد؟ در اینجا می توان اظهار داشت که ادای دین یک امر عرفی است و هنگامی که ارزش پول کاهش شدید نماید، عرف پرداخت مبلغ اسمی را ادای کامل دین نمی شمارد یا بر طبق دلیل مثلی، باز پرداخت مبلغ اسمی ادای دین محسوب نمی شود؛ یعنی حق داین بیش از مبلغ اسمی است و مدیون بیش از مبلغ اسمی را ضامن است.

بنابراین در اثبات ضمان بیش از مبلغ اسمی از قاعدهٔ عدل و قسط استفاده نکردهایم. اما چه مبلغی بیش از ارزش اسمی را مدیون باید پرداخت کند؟

برای جواب می توان از قاعدهٔ عدل و قسط بهره جست، بنابراین در موردی که نص شرعی و جود ندارد نظیر بسیاری از موضوعات عرفی، می توان با مراجعه به عرف و داوری عرف راجع به حق و مقدار آن تعیین تکلیف نمود.

#### آيةالله مكارم شيرازى:

اگر تورم در زمان کوتاه و مقدار معمولی باشد محاسبه نمی شود، چرا که همیشه تغییراتی در اجناس و قدرت خرید پول پیدا شده و می شود و سیرهٔ مسلمانان و فقها بر عدم محاسبهٔ تغییرات جزئی بوده است، ولی اگر تورم شدید و سقوط ارزش پول زیاد باشد تا آن حد که در عرف پرداختن آن مبلغ ادای دین محسوب نگردد باید بر اساس وضع حاضر محاسبه کرد و در این مسئله تفاوتی میان مهر و سایر دیون نیست (یوسفی، ۱۳۸۱: ۹۴).

### ایشان در جایی دیگر میفرماید:

... در مورد مهریههای قدیم زنان یا مطالباتی از این قبیل، احتیاط واجب میدانیم که باید به نرخ امروز حساب شود یا لااقل مصالحه کنند (مکارم شیرازی، ۱۳۸۱: ۱۶۹).

این فقیه ارجمند دلیل این نظریه را داوری عرف قرار داده است.

نقد و بررسى: اگر در تشخیص مفاهیم و مصادیق یا موضوع احکام شرعی و یا خود احکام شرعی، رفتار و قضاوت عرف حجت باشد، عرف اهل نظر و دقت مقصود می باشد، نه عرف اهل تسامح و تساهل و نه عرف متخصص.

امام خميني الله در اين باره مي نويسد:

مقصود از عرف در مقابل عقل، عرف اهل تسامح نیست... بلکه مقصود عرفی

دیون پولی غیر نقدین که پرداخت نشده و در بازار روز به حکم زوال مالیّت است، باید راه عادلانه برای تأمین حقوق پیدا شود. مهریهٔ همسر مؤمنی قبل از چهل سال چهار صد تومان بود و آن وقت قیمت یک باغ بود و فعلاً در حدود شانزده عدد تخم مرغ طبیعی است. به نظر می رسد باید وجه رایج آن زمان را با طلا تحدید کنند و امروز طلا یا قیمت امروز طلا را بدهند، و اولی اینکه به قیمت کار کار گر حساب کنند (یوسفی، ۱۳۸۱: ۹۰).

ایشان برای لزوم جبران کاهش ارزش پول به قاعدهٔ عدل و قسط استناد کردهاند.

نقد و بررسی: لزوم رعایت قاعدهٔ عدل و قسط و عدم ظلم در حق دیگران از اموری است که عرف، عقل، اجماع، آیات و روایات بر آن تأکید و تصریح دارند و از امور ضروری و بدیهی دین اسلام میباشد، اما برای آنکه معلوم شود عدالت می تواند مثبت ضمان کاهش ارزش پول بر مدیون و زوج باشد یا خیر، لازم است بدانیم عدالت چیست. حضرت علی ایش در حکمت ۴۳۷ می فرمایند: «العدل یضع الأمور مواضعها» (شریف رضی، ۴۳۷؛ ۴۴۰)؛ عدل هر چیزی را در جای خود قرار می دهد.

از تعریف عدالت، به روشنی فهمیده می شود که مبنای عدالت، حق است؛ به عبارت دیگر، عدالت همان «رعایت استحقاقها» است. اما آیا از عدالت می تواند فهمید که حق چیست و صاحب آن کیست؟ به عبارت دیگر آیا عدالت می تواند معیار تثبیت یا تشخیص حق باشد؟ یا لازم است در مرتبهای جلوتر، حق ثابت شده و به طریقی تشخیص داده شود سپس به کمک اصل عدالت و نفی ظلم، به رعایت حقوق حکم کرد.

آیةالله شاهرودی در این رابطه مینویسد:

به کمک عدالت نمی توان ثابت کرد که حق بستانکار چیست. اگر معلوم بود که در مورد افت مالیّت پول بستانکار ذی حق است، بی شک عدالت ایجاب می کرد که در ادای دین به آن توجه شود، ولی این مسئله اصل دعوا بوده و اثبات آن با عدالت مصادره به مطلوب است (به نقل از: ایزدپناه، ۱۳۷۴: ۸۷).

به نظر می رسد این اشکال صحیح باشد و از این قاعده نمی توان اثبات حق به مبلغ بیش از مقدار اسمی نمود، اما نکتهٔ قابل ملاحظه این است که اگر حق داین به



ررسي آراي فقها دربارهٔ تبديل مهريه.../پژوهشها

است که در تشخیص مفاهیم و مصادیق، دقیق می باشد و تشخیص چنین عرفی میزان در موضوع احکام است. چنین عرفی، مقابل عقل دقیق برهانی قرار دارد... موضوع احکام شرعی از آنهایی نیست که عرف در آن تسامح کند، بلکه موضوع حکم شرعی، موضوع عرفی حقیقی است بدون اینکه هیچ گونه تسامحی از طرف عرف صورت گیرد (امام خمینی، ۱۳۶۸: ۱۸۴۸۱).

بنابراین، اگر بخواهیم حکم جبران کاهش ارزش پول را با نظرداشت به واکنش عرف در مقابل آن، صادر کنیم در اینجا سراغ عرفی که اصلاً از تورم و بی ارزش شدن پول سر درنمی آورد، نمی رویم، همچنین رفتار متخصصین اقتصادی که حتی ممکن است ۲۰۰۱، نرخ تورم سالانه و کاهش ارزش پول را در تحلیلهای اقتصادی خودشان مورد ملاحظه قرار دهند، ملاک نمی باشد، بلکه عموم مردمی که حداقل می فهمند ارزش پول آنها مرتب در حال نقص و کاستن می باشد. نوع واکنش آنها در مقابل کاهش ارزش پول در دیون و سایر روابط مالی حکایت از داوری آنها دارد و آن ملاک تعیین حکم برای فقیه قرار می گیرد.

علاوه بر اینکه نظر و داوری عرف عام و عقلای یک عصر و مکان، قابل تعمیم به تمام اعصار و مکانها نمی باشد؛ زیرا اموری ممکن است نزد عرف و عقلای برخی اعصار و امکنه از اهمیت خاصی برخوردار باشد، ولی عرف عام سایر اعصار و امکنه هیچ گونه اهمیتی به آن ندهند. بنابراین یک امر عرفی ممکن است نسبت به زمانها و مکانهای متفاوت، فرق داشته باشد.

با ملاحظهٔ مطلب فوق، در این استدلال بین واکنش عرف محیطهای مختلف فرق گذاشته شده است. ممکن است در یک زمانی مردم در مقابل کاهش سالانهٔ پول به مقدار ۱۰ درصد از خود واکنش نشان ندهند و مبلغ اسمی پول خود را که بعد از یک سال دریافت می کنند، بدون نقص بدانند که در این صورت جبران کاهش ارزش پول در این عرف، زیادی، ربا و حرام خواهد بود. اما اگر در طول زمان، همین عرف به هر علتی از تسامحات خود بکاهد و مثلاً بعد از ۱۰ سال در روابط مالی خود در نرخ تورم فوق (۱۰ درصد سالانه) از خود واکنش نشان دهد و از رفتار آنها کشف شود که آنها جبران کاهش ۱۰ درصدی ارزش پول را زیادی محسوب

نمی کنند، بلکه عدم جبران آن را نقص و عیب بـرای پـول مـیشـمارند، جبـران ۱۰ درصدی کاهش ارزش پول لازم و ربا نخواهد بود.

همین امر در یک زمان برای دو مکان نیز مطرح میباشد. عرف عام جامعهٔ ما ممکن است در مقابل تورم ۱۰ درصدی سالانه از خود واکنش نشان ندهند و بازپرداخت نقدی را در پایان سال بدون نقص و مثل همان چیزی بدانند که یک سال قبل دریافت کرده بود و لذا جبران کاهش ارزش پول، زیادی و ربا خواهد بود. اما در همین زمان ممکن است عرف کشور آلمان، با صرفنظر از اینکه ربا را مجاز میشمارند در مقابل کاهش ارزش پول ۱۰ درصدی به شدت از خود واکنش نشان داده و دریافت اسمی آن را مثل همان پولی که در یک سال قبل پرداخت کرده بود، نداند، بلکه نقص در مال و پول میشمارد، در چنین عرفی جبران کاهش ارزش پول زیادی و ربا محسوب نمی شود.

بنابراین یک فقیه ممکن است در فرض بالا (نرخ تورم ۱۰ درصد در سال در ایران) فتوا به عدم جواز جبران کاهش ارزش پول بدهد، اما سوار هواپیما شود و در همان روز در کشور آلمان فرود آید و برای مسلمانان آنجا فتوا به جواز، بلکه وجوب جبران کاهش ارزش پول بدهد (یوسفی، ۱۳۸۱: ۸۷).

آیة الله محمد تقی بهجت: «منصرف از وجه رایج، مصرف زمان تعیین مهر است و مرجع تشخیص، عرف مطلع به قیمتهاست».

همچنین در استفتایی که در مورد مثلی و قیمی بودن پول اعتباری به عمل آمده، در پاسخ نوشتهاند: «پول از مثلیات است».

از این دو گفتار می توان نتیجه گرفت که ایشان پول اعتباری را به حسب ارزش مبادله و قدرت خرید حقیقی مثلی می دانند (یوسفی، ۱۳۸۱: ۸۲).

#### آيةالله صانعي:

بعید نیست اگر نگوییم که ظاهر است آنکه در مثل باب مهر و ثمن مبیع و موارد کلی و اشتغال ذمه به نقد رایج، ما فی الذمّه نقد است با مالیّتش که همان قدرت خرید در آن زمان می باشد، چون همان قدرت خرید عامل رغبت است و موجب مالیّت و آن هم به تبع عین مضمون است والا یک قطعه کاغذ منقوش نه قیمتی



آن اگر قیمی باشد در عالم اعتبار به عهدهٔ ضامن می آید و وی ملزم به بر گرداندن هر یک بر حسب مورد به صاحب آن است، اما در اینکه پول امروزی مثلی یا قیمی است اتفاق نظری و جود ندارد و در این مورد نظریههای مثلی، قیمی، نه مثلی و نه قیمی، هم مثلی و هم قیمی از طرف فقها ارائه شده است و برخی از فقها با لحاظ دید و نظر عرفی، پولهای اعتباری را به حسب قدرت خرید، مثلی می دانند، ولی بعضی دیگر با همین معیار، پول را به حسب ارزش اسمی، عدد، رقم، رنگ و سایر ویژگیهای ظاهری، مثلی می دانند. گروه اول، جبران کاهش ارزش پول را لازم می شمارند، اما گروه دوم آن را مجاز نمی دانند.

اما در صورت شک در مثلی یا قیمی بودن تکلیف چیست؟ آیا یک اصل اولی در این خصوص وجود دارد که بر اساس آن عمل شود یا خیر؟

بحث فوق از این جهت اهمیت دارد که از نظر فقهی در تعریف مثلی و نیز در بسیاری از مصادیق آن اختلاف وجود دارد.

شیخ انصاری می نویسد: هر کالایی که به اتفاق و اجماع مثلی باشد ضمان آن به مثل است و در این اشکالی نیست، اما اگر در مثلی و قیمی بودن یک کالا اختلاف باشد دو احتمال را مطرح کرده اند:

احتمال نخست آنکه اصل، تخییر ضامن است. او اختیار دارد که مثل را ادا کند یا قیمت را، دلیل این احتمال اصل برائت ذمهٔ ضامن از مقدار زیادتر از آن است. احتمال دوم، تخییر مالک است. او حق دارد که مثل را طلب کند یا قیمت را و دلیل این احتمال چند چیز است:

الف) اصل عدم برائت ذمهٔ ضامن: اگر ضامن چیزی را ادا کند که مالک راضی نباشد شک می کنیم که در این صورت ذمهٔ ضامن بری شده است یا خیر؟ اصل ایجاب می کند که ذمهاش را مشغول بدانیم.

ب) عموم حدیث «علی الید»: بر اساس این حدیث، ذوالید ضامن است تا آنچه را به ذمه گرفته است ادا کند. مقتضای این حدیث، باقی بودن ضمان، در صورت ادای غیر عین است. از این مطلب یک مورد خارج می شود و آن فرضی است که مالک به چیز دیگری رضایت دهد؛ بنابراین، اگر مالک به چیز دیگری رضایت

دارد و نه مورد رغبت، و واضح است که بر پایهٔ قدرت خرید هم مالیّت اسکناس ده تومانی از پنجاه تومانی جدا و ممتاز می گردد، بناءً علی هذا در مفروض سؤال و باب مهر آنچه را که زوجه طلبکار است و ذمهٔ زوج به آن مشغول است، همان مقدار از نقد رایج است که در عقد آمده با قدرت خرید در آن زمان و امروز هم باید از نقد رایج از باب مهر به قدری پرداخت گردد که همان قدرت خرید را تأمین نماید تا از عهدهٔ ضمانت به مثل عرفی که اصل در ضمان و برائت ذمه است بيرون آمده باشد، به علاوه كه پرداخت مثل اصطلاحي و ما به التفاوت هـم محقـق گشته و به نظر معروف که ضمان در مثلی به مثـل و در قیمـی بـه قیمـت هـم عمـل شده و ناگفته نماند اگر مسئلهٔ تناسب بـا افـزایش شـاخص قیمتهـا و تغییـر قـدرت خرید برگردد، عرفاً به همان مقدار بدهکاری و مقدار مضمون و مورد ذمه، مطلب تمام است والا باید راهبی دیگر را کارشناسان و نمایندگان معظم پیدا نموده و تصویب فرمایند و آنچه به نظر اینجانب ساده می رسد اینکه معیار و شاخص را مثل طلا قرار داده که مردم هم معتقدند اختلاف قیمتها را با آن می توان معلوم نمود. یعنی اگر با صد تومان در ده سال قبل ده مثقال طلا می توان خرید و مهریه صد تومان بوده و امروز زوجه طلبكار مقدار پول و نقد رایجی است كه بتوان آن مقدار طلا را خریداری نمود (صانعی، ۱۳۷۷: ۳۸۳).

از این متن فقهی نیز کاملاً آشکار می شود که پولهای اعتباری به حسب قدرت خرید حقیقی مثلی می باشند.

نقد و بررسی: از کلام این دو فقیه بزرگوار می توان نتیجه گرفت که پولهای اعتباری به حسب قدرت خرید و ارزش مبادلهای حقیقی، مثلی هستند. بنابراین، هنگام ادای دین باید همسانی در قدرت خرید حقیقی زمان دریافت پول اعتباری را ملاحظه نمود و مدیون باید مقدار قدرت خرید حقیقی پول را به داین بپردازد. این سخن بدان معناست که جبران کاهش ارزش پول در دیون و سایر روابط مالی واجب و لازم است.

برابر قاعدهٔ ضمان واقعی که به آن ضمان مثل و قیمت نیز می گویند، هر کس نسبت به مال دیگری ضامن فرض شود، ابتدا در عالم اعتبار، نفس مال بر عهدهٔ وی می آید برابر این گونه ضمان در صورت موجود بودن عین مال بر گرداندن آن بر عهدهٔ ضامن بوده و در صورتی که تلف شده باشد، مثل مال اگر مثلی باشد و قیمت



ندهد ذمهٔ ضامن همچنان مشغول است.

شیخ انصاری، در پایان تخییر مالک در موارد شک را بر تخییر ضامن ترجیح می دهد (انصاری، ۱۳۷۵: ۱۰۶).

## ٣ نظرية مصالحه

عدهای از فقها معتقد به تأثیر کاهش ارزش پول در نوع پرداخت مهر نیستند، اما حکم جدیدی نیز نمی دهند، بلکه معتقدند که زن و مرد باید با یک دیگر مصالحه کنند، یعنی مهر، طوری محاسبه شود که هم مرد و هم زن راضی باشند در این خصوص نظر آیةالله وحید خراسانی را ذکر می کنیم.

ایشان بنا به نقل دفترشان در خصوص مهریه، معتقدند که اگر مبلغی پول رایج برای مهریه تعیین شده باشد مثلاً یک هزار تومان، با توجه به اینکه در گذشته این مبلغ قیمت یک خانهٔ معمولی بوده و اکنون حتی یک متر از خانه نمی شود، لذا بنا بر احتیاط واجب باید طرفین مصالحه کنند و با تراضی، متوسط ارزش آن زمان و این زمان پرداخت شود (به نقل از: باطنی، ۱۳۷۷: ۱۰۸).

نقد و بررسی: فتوای به مصالحه، حاکی از تردید در چیزی است که به ذمهٔ مدیون آمده است. اگر آنچه به ذمه آمده مبلغ اسمی پول باشد، مدیون چیزی بیش از آن را ضامن نخواهد بود. اما اگر آنچه به ذمه آمده مبلغ اسمی و قدرت خرید آن باشد بی شک، مدیون ضامن کاهش ارزش پول بوده و جز با پرداخت آن ذمهاش بری نمی شود.

گروهی از موافقان تعدیل مهریه برای ضمان کاهش ارزش پول به لزوم تفریغ ذمهٔ یقینی اشاره کردهاند که در مورد کاهش مالیّت مهریههای ریالی، هرگاه زوج مبلغ اسمی مهریه را بپردازد، برائت ذمه حاصل نشده است و در فرض تردید در حصول برائت، اصل اشتغال ذمه است. یکی از فقها گفته است:

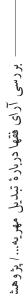
زوجه مالک آن میزان توان خرید است و هر وقت بخواهد می تواند آن را مطالبه کند و زوج نیز هرگاه بخواهد این بدهی خویش را تأدیه نماید باید همان میزان قدرت خرید را بپردازد تا ذمهاش تفریغ گردد (موسوی بجنوردی، ۱۳۷۸: ۱۷).

استدلال یادشده دارای دو قسمت و قسمت دوم فرع بر قسمت اول است. به این بیان که اشتغال ذمهٔ شخص (زوج) باید یقینی باشد تا برائت ذمهٔ یقینی را ایجاب کند؛ باید معلوم شود آیا قدرت خرید نیز به ذمهٔ زوج آمد یا صرف مبلغ اسمی پول. اگر مبلغ اسمی همراه قدرت خرید به ذمهٔ او آمده باشد و این یقینی باشد زوج باید مبلغی را بپردازد که با ما فی الذمهٔ او برابر باشد تا ذمهاش بری شود و در صورت شک در فراغت ذمه، حکم به اشتغال ذمه می شود. بنابراین، این استدلال به تنهایی نافع نبوده و ضمان کاهش ارزش پول را ثابت نمی کند و در ظاهر به دلیل یقینی نبودن اشتغال ذمه به قدرت خرید و تردید در آن در نظر جمعی از فقها، آنان حکم به مصالحه کردهاند.

## نتیجه گیری

با آنکه تعدادی از فقها و علمای بزرگوار معتقدند که کاهش ارزش پول تأثیری در مهر زن ندارد، اما به نظر می رسد طرح مورد بحث از جهت فقهی بدون اشکال باشد؛ زیرا عرف و عقلا در مبادلات خود با پول، کانون توجه خود را روی ارزش مبادله ای و قدرت خرید آن متمرکز می کنند نه روی ارزش مصرفی یا عدد و رقم آن و تنها ارزش مبادله ای پول در نظر عرف اهمیت دارد و واکنشهای عرف در مقابل ارزش مبادله ای آن است. وقتی مردم پیش بینی می کنند که قیمتها بالا خواهد رفت و ارزش پول آنها کاهش پیدا خواهد کرد جهت حفظ ارزش پول و جلوگیری از کاهش دارایی خود دست به اقداماتی همچون تبدیل داراییهای نقدی خود به کالاهای بادوام مثل زمین و غیره می کنند و اساساً اگر بپذیریم که ارزش دارایی نقدی کالاهای بادوام مثل زمین و غیره می کنند و اساساً اگر بپذیریم که ارزش دارایی نقدی کاهش پیدا کرده است، جبران آن زیادی محسوب نمی شود، بلکه برطرف کردن نقص آن است نه افزودن بر دارایی آن. کسی که کاهش ارزش دارایی نقدی را در ک کند اگر آن کاهش و نقص جبران گردد هیچ گاه نمی گوید دارایی نقدی را در ک کند اگر آن کاهش و نقص جبران گردد هیچ گاه نمی گوید دارایی نقدی را در ک کند اگر آن کاهش و نقص جبران گردد هیچ گاه نمی گوید بر آن دارایی چیزی افزوده شده است.

بنابراین، می توان گفت در تعدیل مهریه کاهش ارزش پول جبران شده است و اضافه صدق نمی کند در نتیجه ربا هم نخواهد بود.



# زههای فقهی / پئروهشها

# 144

# بررسي قاعدة جَبّ

# (الإسلام يجب ما قبله و التوبة تجب ما قبلها)\*

□ سیدمحمدانور علوی□ کارشناس ارشد فلسفه و کلام اسلامی

#### حكىدە

هرگاه آیین جدیدی برای مردم از سوی خداوند فرود می آید یا اینکه افراد جدید به آیین می گروند، یکی از پرسشهای اصلی پس از این گرایش و اعتقاد بـرای دینداران جدید رفتارهای گذشتهٔ آنان است. آنان که پیش از رو آوردن بـه دیـن جدید، رفتارهای مغایر با آموزههای آن مرتکب شده و یا تکلیفهای الزامی آیـین جدید را در گذشته به جا نیاوردهاند، واکنش در برابر آنان چگونه خواهد بود؟

#### مفدما

جدای از معصومان و هدایت یافتگان، انسان (درصورت عدم هدایت) ذاتاً موجودی

#### كتابشناسي

- أن كريم.
- ٢. امام خميني، سيدرو حالله، الرسائل، چاپ سوم، قم، اسماعيليان، ١٣٩٨ ش.
- ۳. همو، تحرير الوسيله، ترجمهٔ على اسلامي، چاپ نوزدهم، بيجا، انتشارات اسلامي، ۱۳۸۰ ش.
  - ۴. همو، كتاب البيع، چاپ چهارم، قم، اسماعيليان، ۱۴۱۰ ق.
  - ۵. انصاری، شیخ مرتضی، کتاب المکاسب، چاپ سنگی، تبریز، بینا، ۱۳۷۵ ق.
  - ع. ایزدپناه، عبدالرضا، «احکام فقهی کاهش ارزش پول»، فقه اهل بیت، شمارهٔ ۲، ۱۳۷۴ ش.
- ۷. باطنی، سیدمحمد، بررسی فقهی و حقوقی تأثیر تورم در بازپرداخت دیون، تهران، ساجد، ۱۳۷۷ ش.
  - A. بجنوردى، سيدمحمدحسن، القواعد الفقهيه، قم، الهادى، ١٤١٩ ق.
  - ۹. پولادی، ابراهیم، مهریه و تعدیل آن، تهران، دادگستر، ۱۳۸۳ ش.
  - ۱۰. تبریزی، شیخ جواد، *ارشاد الطالب* (تعلیق بر مکاسب)، چاپ دوم، قم، اسماعیلیان، بی تا.
- ۱۱. توحیدی، محمدعلی، مصباح الفقاهه (تقریرات درس آیةالله خوئی)، چاپ سوم، وجدانی، ۱۳۷۱ ش.
  - ۱۲. خوانسارى، سيداحمد، جامع المدارك، چاپ دوم، تهران، مكتبة الصدوق، ١٣٥٥ ق.
  - ١٣. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القران الكريم، بي جا، طليعة النور، ١٣٢٩ ق.
- ۱۴. شریف رضی، محمد بن حسین بن محمد، نهج البلاغه، ترجمهٔ سیدجعفر شهیدی، چاپ هفدهم، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۹ ش.
- 10. شیخ صدوق، ابوجعفر محمد بن علی بن حسن، الامالی، ترجمهٔ آیةالله کمرهای، چاپ پنجم، تهران، کتابچی، ۱۳۷۰ ش.
  - 16. همو، من لا يحضره الفقيه، چاپ دوم، قم، النشر الاسلامي، ١٤٠٤ ق.
- ١٧. شيخ طوسي، محمد بن حسن بن على، التهذيب، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٥٥ش.
  - ۱۸. صانعی، یوسف، مجمع المسائل، چاپ سوم، بی جا، میثم تمار، ۱۳۷۷ ش.
  - 19. فاضل لنكراني، محمد، جامع المسائل استفتائات، چاپ ششم، بي جا، مهر، ١٣٧٩ ش.
  - ۲٠. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٥٥ ش.
    - ٢١. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، چاپ دوم، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٣ ق.
      - ۲۲. محمدی، ابوالحسن، قواعد فقه، چاپ سوم، تهران، دادگستر، ۱۳۷۷ ش.
- ٢٣. مكارم شيرازى، ناصر، استفتائات جديد، تهيه و تنظيم ابوالقاسم عليان نژاد، چاپ سوم، قم، مدرسة الامام على بن ابي طالب إلياد، ١٣٨١ ش.
  - ٢٤. همو، القواعد الفقهيه، چاپ جهارم، قم، مدرسة الامام على بن ابي طالب إليَّالا، ١٤١٥ ق.
- ۲۵. موسائی، میثم، تبیین مفهوم و موضوع ربا از دیدگاه فقهی، تهران، مؤسسهٔ تحقیقات پولی، ۱۳۷۱ ش.
  - ۲۶. مو گهی، عبدالرحیم، احکام خانواده، قم، مرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۱ ش.
- ۲۷. نجفى خوانسارى، موسى، قاعدة لاضرر، دروس الفقيه العظيم الميرزا محمدحسين الغروى النائينى، تحقيق محمدحسن الاحمدى الفقيه، اصفهان، كانون پژوهش، ۱۳۷۹ ش.
- ۲۸. نجفی، محمدحسن، جواهر الكلام فی شرح شرائع الاسلام، چاپ هفتم، بیروت، دار احیاء التراث العربی، ۱۹۸۱ م.
  - ۲۹. هدایت نیاگنجی، فرجالله، *حقوق مالی زوجه*، قم، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ۱۳۸۵ ش.
    - ۳۰. یوسفی، احمدعلی، «جبران کاهش ارزش پول»، فقه اهل بیت، شمارهٔ ۳۱، ۱۳۸۱ ش.

<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۸۶/۱۰/۱۶ \_ تاریخ پذیرش: ۱۳۸۸/۳/۱۲